

لائي عسين ين المنت سينينا

مستغشر . نَصَدِّيرِ الدِّينِ الطبوسيّ

تمقيّن الذّكتُورِيشُ إِلِمَانَّ دَنْيَا ابْتناذالغلسفة بَكِية أَمْثُولاتِي

القسم الراجع في التصكوف

مؤسّسة النعيّمان الطباعة وَالنشرُ وَالتَّورَيْعَ

بَيُوتِ - النبيرِي - مَن بِ ٢٥/٢٢٩١





#### **والبكم بمض المنشورات** كيا نزودكم بكنب دور النثر الأخرى

| <ul> <li>٢٦ _ سياحة في المضرب أو مصير الأرواح بعد الموت مع</li> </ul>     | ١ _ عبقري من بلادي _ كـ امل الصياح الذي اخترع ٧١ ]                           |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| خعلبتهان فسلإمهام عبلي بسلا ألف وبسلا نقط وقصيساء                         | اختراعاً وكان نابقة إسلامية هربية                                            |
| الكوثرية وقصيفة محمد مجذوب                                                | <ul> <li>عصلح الحسن - الشيخ راضي أل يامين</li></ul>                          |
| ٧٧ _ فرائد الأصول ـ رسائل الشيخ الأنصبادي ، (مجلدين)                      | ٧ _ صلى من المهد إلى اللحد _ كاظم الفرويني وملحق به                          |
| <ul> <li>۲۸ _ نفد الأراء المنطقية وحل مشكسلانها _ كـاشف الغطاء</li> </ul> | الكنباب النباي الإمنام عبيل والعلوم السطينعينة                               |
| (علدین)                                                                   | <ul> <li>إلى المراهين العلمية في إثبات القدر: الإلحية - صائة دلسل</li> </ul> |
| ٢٩ _ تأسيس الشيعة فعلوم الإمسلام باليف أينة الله السيد                    | ويرهدان على وجود الحالق: الشبيخ عبد الجبسار                                  |
| حسن الصعر                                                                 | ه _ مقاتيع الجناد _ مع الصحيفة السجادية - كبير                               |
| ٣٠ _ الرساليل التوحيدية - للسيد عمد حسين، الطباطيتي                       | ٦فيناه المساخيل ــ للجنومبرجي (بسجناب)                                       |
| ٣١ ـــزواج يغير اهوجاج ـــالسيد حسين الشامي                               | ٧ _مفاتيح الجنان _ للقمي ، (بسحاب)                                           |
| ٣٢ ــ الإمام الصادق كما عرفه علياه الغرب مفله إلى العربية                 | ٨ _مصالي السيسطين في أحسوال الحسسن والحسسين _                                |
| الدكتور نور الدين أل علي                                                  | للحاثري، (مجلدين)                                                            |
| ٣٣ ـ القر النفيد في مرائي البيط الشهيد ، البيد عسن                        | <ul> <li>٩ ــ الثقلان الكتاب والعترة ــ تلشيخ محمد حسين المظفر،</li> </ul>   |
| الأمين العاملي                                                            | وملحق بـ الكتاب الشائي مع الـدكشور أحمد لمين في                              |
| ٣٤ _ أمرار الشهادة _ الدربندي بحلة جديدة وحرف                             | حديث المهدي والمهدوية للشيح عسد أمين زين الدين                               |
| واضع (مملدين)                                                             | ١٠ _ يوم الإسلام _ تكيف أحد أمين                                             |
| ٣٥ _ تفسير قُرات الكوفي بحلة جديدة وحرف واضح                              | ١٦ - دراسات في فقائد الشيعة الإمامية - للسيد محمد على ا                      |
| (عِلدين)                                                                  | الحبني العباسل بيضينك صركبل كشباب                                            |
| ٣٦ _مغتاح الجنة في الأدعبة والزيدارات وتعليم الصلاة/                      | ١٦ - طب الإمام الرضا (ع)- الرسالة الذهبية                                    |
| حــن الكني.                                                               | ۱۲ _كشكول البحران ـ (۲ علدات)                                                |
| ٣٧ ــ الحبحاب أو العقاف بين السلب والإيجاب عصد أمير                       | ١٤ ـ القصص المجية ـ عبد الحسين دستنب                                         |
| ۋېى المىيى                                                                | ١٥ _ المكاسب _ للشيح الأنصاري (٣ مجلدات)                                     |
| ۳۸ _ فضائل أهـل البيت المسمى بـ ديصالر الـفرجـات:                         | ١٦ - مدينة المناجز ـ معاجز ال اليت للبحران                                   |
| * عبد الصغار                                                              | (ه عبلدات)                                                                   |
| ٣٩ رحلة الزنجان للمرحوم الشيخ عبد الكريم الزنجان                          | ١٧ _ مصالم المدرستين _ مرتضى العسكري (٣ جملدات)                              |
| (مبلدين)                                                                  | 14 _ من حياة الإمام المرضا (ع) _ المعصومة (ع) السيد                          |
| <ul> <li>١٠ - فتصر النحو ـ الدكتور هادي الغضل</li></ul>                   | عبد العظيم الحسني ـ البهائي فأليف صلى العسيلي                                |
| <ul> <li>٤١ ــ الإمام الهدي(ع) وظهوره، النية الصغرى، والنية</li> </ul>    | ١٩ _ المُحجة فيا نزل في القائم الحجة _ للبحران                               |
| الكبرى وعلامات الطهور : للشهرودي                                          | ٣٠ ــ الفسرج بعد الشدة ــ للقاضي الشونيني ، (جلابين)                         |
| ۲۵ ـــ[سلام [مرأة-بسام مرتضی                                              | ٢١ _مصياح الكفعس _بحلة جديدة وحرف واصبح                                      |
| 27 ــ التربية بين الإسلام والنظم الوضعية ــ بسام مرتضى                    | (عِلدين)                                                                     |
| 16 - دروس في المنطق ــ بــــام مرتضى                                      | ٣٦ ــ الكنيز المدفيون والفلك المشجون ــ دائيرة معارف ــ                      |
| 10 _ الإنسارات والنبيهات ـ لأبي صلي ابن سيسنا ، صع                        | أو كشكول دللسيوطي                                                            |
| شن مصير المدين المطومي، تحقيق المدكتبور                                   | ٢٢ _ الدر الثمين في النحتم باليمين _ للطبعي                                  |
| سلیمان دینساً ( ٤ بملدات)                                                 | <ul> <li>۲۵ = اخلاق أهل البيت سللسيد مهدي الصدر</li> </ul>                   |
|                                                                           | ٢٥ ــ قناطبة البزهراء بيجة قلب الصطفى من مهدها إل                            |
|                                                                           | غدها (عِلدين) احد الرحاني                                                    |

مؤسسة المتعملة الأسعار قابلة للتعديل حسب ارتفاع كلفة المواد ص. ب: ٢٦٩/٢٦٩

لينان بيروت حارة حريك - شارع وكانس - بناية المكتار - شاهين سنتر ترسل الحوالات هل حسابنا في بنك الاحتياد اللبنان باسس حسن عصد إيراهيم على حساب رقم : 0.09.059.000.1180 فرح المبيري - بيروت - لبنان أو شك مضمون على البنك فاكس: مؤمسة النميان 1832/462800 000.

### دخائرالعرب

# الإشارات والنبيهات

لأبى على بن سينا

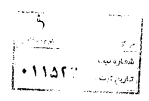
ع ش نصب<u>رال</u>دّین الطومی

بتحقيق

الدكتور مشليمان دنييا أستاذ العقيدة والفلسفة مجامعة الأزهر وركيل كلية أصول الدين

القسم الرابع

اللبة الثانية مؤسسة الشيعة مؤسسة النفي مؤسسة النفي مأن المؤسسة النفي مأن المؤسسة النفي مؤسسة النفي مؤسسة النفي المؤسسة النفي ال

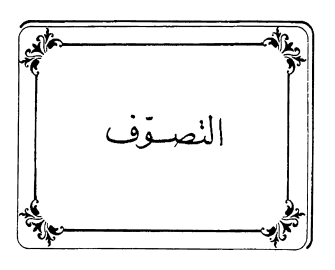


### حُقُوق الطّبع مُحَفُوظَة ١٤١٣هـ ١٩٩٣م



مؤرِّسَنْم (للْمُعِمَاكِ بعطبًامة والنشد والتوذي مِسَنْ مُحَدِّرُ المُعْسِيمِ هَالِي

لبنان ـ بیروت ـ ص. ب.: ۲۲۹/ ۲۰ منص نوسته المهاد 2564 مندود مناسهاد 2564 و 2564 مناسبات المعنوان ـ حارة حریك شارع دكاش بنایة الكنار شاهین سنتر





### النمط. الثامن في البهجة والسعادة"

الفصل الأول

وهم وتنبيه

(١) إنه قد سبق إلى الأوهام العامية أن اللذات القوية المستعلية ، هي الحسية .

وأن ما عداها لذات ضعيفة ، وكلها خيالات غير حقيقية.

وقد يمكن أن يُنبُّه من جملتهم ، مَن له تمييز ، فيقال له :

أليس ألذ ما تصفونه من هذا القبيل ، هو المنكوحات والمطعومات ، وأمور تبجري مجراها ؟

والسعادة : ما يقابل الشقاوة .

والمراد منهما الحالة التي تكون أو تحصل لذوى الحير والكمال، من جهة الحير والكمال.

(١) أقول : العطب : الهلاك .

والدُّهم : العدد الكثير .

واعلم أن من المثهورات أن السعادة هي اللذة فقط .

ثم إن العوام يظنون أن اللذات هي المدركة بالحواس الظاهرة .

وأما المدركة بغيرها . فتارة ينكرون تحققها . وينسبونها إلى خيالات لاحقيقة لها .

وتارة يستحقرونها بالقياس إلى الحسية .

<sup>·</sup> البهجة : السرور والنَّضرَّة .

وأنتم تعلمون أن المتمكن من غلبة ما . ولو فى أمر خسيس . كالشطرنج ، والنرد ؛ قد يعرض له مطعوم أو منكوح فيرفضه ؛ لما يعتاضه من لذة الغلبة الوهمية .

وقد يعرض مطعوم ومنكوح لطالب العفة والرياسة مع صحة جسمه ، في صحبة حشمه ، فينفض البد منهما مراعاة للحشمة . فتكون مراعاة الحشمة آثر وألذ لا محالة هناك من المنكوح والمطعوم .

وإذا عرض للكرام من الناس الالتذاذ بإنعام يصيبون موضعه . آثروه ، على الالتذاذ بمشتهى حيوانى متنافس فيه ؛ وآثروا فيه غيرهم على أنفسهم ، مسرعين إلى الإنعام به .

وكذلك فإن كبير النفس يستصغر الجوع والعطش عند المحافظة على ماء الوجه .

فنبه الشيخ فى هذا الفصل إلى وجود لذات باطنة هى أقوى من الحسية الظاهرة . لوجوه :

<sup>.</sup> مُمها : أن لذة الغلبة المتوهمة ، ولو كانت فى أمر خسيس . ربما تؤثرَ على لذات يظن . أنها أقوى اللذات الحسية .

ومنها : أن لذة نيل الحشمة والجاه تؤثر أيضًا علها .

ومنها : أنَّ الكريم يؤثر للمَّة إيثار الغير على نفسه فيها يُحتاح إليه ضرورة . على لذة التمتع به .

ومنها : أن كبير النفس يؤثر لذة الكرامة المتوقعة :

من محافظة ماء الوجه .

أوَّمَن الإقدام على الأهوال ، مع عدم العلم بنيلها .

ويستحقر هول الموت ، ومفاجئاً العطب ، عندمناجزة المبارزين. وربما اقتحم على الدُّهم ممتطياً ظهر الخطر ؛ لما يتوقعه من لذة الحمد ، ولو بعد الموت ، كأن ذلك يصل إليه وهو ميت .

فقد بان أن اللذات الباطنة مستعلية على اللذات الحسية.

وليس ذلك فى العاقل فقط ، بل وفى العجم من الحيوانات ؛ فإن من الكلاب الصِّيدِ ما يقتنص على الجوع ، ثم يمسكه على صاحبه ، وربما حمله إليه .

والمرضعة من الحيوانات تؤثر ما ولدته على نفسها . وربما خاطرت ، محامية عليه ، أعظم من مخاطرتها في حمايتها نفسها .

فإذا كانت اللذات الباطنة أعظم من الظاهرة ، وإن لم تكن عقلية ، فما ظنك بالعقلية ؟ \*

على اللذات الحسية ، إلى حديتحمل آلام الجوع والعطش ويقاسي أهوال الموتوالهلاك معها . وهذه صغر بات تنضاف إليها كبرى مشهورة ، وهي أن :

كل ما هو آثر عند شخص ، فهوألذ بالقياس إليه . لأن اللذة مثرة ، والمؤثر لذبذ .

فتنتجان أن اللذة الباطنة مستعلمة على الحسية .

ولما كانت اللذات الباطنة المذكورة حيوانية ، نبه على أن من سائر الحيوانات مايشارك الإنسان في ذلك .

فإن كلب الصيد ، يؤثر اللذة الوهمية التي ينالها من توقع إكرام صاحبه إياه ، على لذة الأكل .

والمرضّعة من الحيوانات تؤثر اللذة الوهمية التي تجدها من تصورسلامة ولدها ، على لذة سلامتها نفسها .

ثم تدرج من ذلك إلى المقصود ، فذكر أن :

#### الفصل الثانى

#### تذنيب

فلا ينبغي لنا أن نستمع إلى قول من يقول:

إنا لو حصلنا على حالة ، لا نـأكل فيها ، ولا نشرب ، ولا ننكح : فـأيـة سعادة تكون لنا ؟

والذى يقول هذا ، فيجب أن يُبَصَّرَ ويقال له : يا مسكين ! لعل الحال التي للملائكة ، وما فوقها ، ألذُ ، وأبهج ، وأنعم ، من حال الأنعام .

بل كيف يمكن أن يكون لأحدهما إلى الآخر نسبة يعتدبها ؟ يه

اللذات الباطنة الحيوانية ، لما كانت أعظم من الظاهرة ، فلأن تكون العقلية أعظم منها . أولى .

وذلك لأن قوة اللذة وضعفها ، يتبعان قوة الإدراك وضعفه ، فإن اللذة إدراك ما ، على ما سيأتي .

 (١) أقول: القائلون بأن السعادة هي اللذة الحسية ، ينكرون السعادة التي يثبتها الحكماء للنفس الإنسانية الكاملة بعد الموت .

ويلزمهم على رأيهم ذلك ألابكون غير الحيوان الآكل الشارب الناكح ، سعيداً أصلاً . ولما كان غرض الشيخ من الرد عليهم إثبات تلك السعادة .

وكان ماذكره في الفصل السابق ، مَفْتَضِيا لفساد مذهبهم .

صرح فى هذا الفصل بالرد علمم ، بإثبات تلك السعادة، ولذلك وسمه بــــ « التذنيب» ثم نبه على مقصوده بالمقايسة :

ين حال الملائكة وما فوقها .

وبين حال الأنعام وما يجرى مجراها .

بحسب الكمال والخير الموجود فيهما .

#### الفصل الثالث

#### تنبيه

(١) إِن اللَّذَة هَى إِدراكُ ونيل لوصول ما هو عند المدرِك ، كمال وخير ، من حيث هو كذلك .

فإن النسبة بينهما بعيدة جدًّا : بل لانسبة لأحدهما إلى الآخر ، لعدم الاشتراك بين كالهما في الماهية .

(١) أقول: يريد التنبيه على ماهية اللذة والألم، ليبين بالنظر الحكمى أن: السعادة بالمعنى الذي يفهمه الجمهور، للذوات العاقلة، أتم منها للنفوس الحيوانية. وكذلك الشقاوة لأهلها.

فذكر أن :

اللذة هي إدراك، ونيل.

أما الإدراك : فقد مرَّ شرح اسمه .

وأما النيل : فهو الإصابة والوجدان .

وإنما لم يقتصر على الإدراك ؛ لأن إدراك الشيء قد يكون بحصول صورة تساويه . ونبله لا يكهن إلاّ بحصهل ذاته .

واللذة لاتتم بحصول ما يساوى اللذبذ ، بل إنما تتم بحصول ذاته .

وإنما لم يقتصر على النيل ؛ لأنه لابدل على الإدراك إلاَّ بالمجاز .

وإنما أوردهما معاً لفقدان لفظ يدل على المعنى المقصود بالمطابقة .

وقد م الأعم الدال بالحقيقة .

وأردفه بالمخصص الدال بالمجاز .

وإنما قال : [ لوصول ما هو عندك المدرك] .

ولم يقل [ لما هو عندك المدرك ] .

### والأَّلم هو إدراكونيل لوصول ما هو عند المدرِك ، آفةٌ وشر .

لأن اللذة ليست هي إدراك؛ اللذيذ فقط ، بل هي إدراك حصول اللذيذ للملتذ ، ووصوله إليه .

وإنما قال : [ ما هوعند المدرك كمال وخير ] .

لأن الشيء :

قد يكون كمالاً وخيراً، بالقياس إلى شيء، وهو لايعتقد كماله وخبريته له، فلا يلتذ به . وقد لايكون كذلك . وهو يعتقده كذلك . فيلتذ به .

فالمعتبر : كماله وخيريته ، عند المدرك . لا في نفس الأمر .

والكمال والحير ههنا ، أعنى المقيسينَ إلى الغير ، هما حصول شيء ، لما من شأنه أن يكون ذلك الشيء له، أي جصول شيء يناسب شيئًا ، ويصابح له، أو بليق به، بالقباس إلى ذلك الشيء .

والفرق بينهما : أن ذلك الحصول يقتضى لا محالة براءة ما. من تلك القوة، لذلك الشيء. فهو بذلك الاعتبار فقط ، كمال .

وماعتبار كونه مؤثمَرًا ، خير .

والشيخ إنما ذكرهما ، لتعلق معنى اللذة بهما .

وأخرَّر ذكر الحير ؛ لأنه يفيد تخصيصًا ما ، لذلك المعنى .

وإنما قال : ٦ من حيث هوكذلك) .

لأن الشيء قد يكون كمالا وخيراً من جهة . دون جهة .

والالتذاذ به يختص بالجهة التي هومعها كمال وحير .

فهذه ما هية اللذة .

ويقابلها ما هية الألم ، كما ذكره .

وهما أقرب إلى التحصيل من قولهم :

إ اللذة إدراك الملائم .

والألم إدراك المنافى ] .

ولذلك عدل الشيخ عنه ، إلى ما ذكره في هذا الموضع .

```
قال الفاضل الشارح:
```

[ تعريف اللَّذَة بالحير الذي هو عند الشيخ أمر وجودي ، يرجع إلى قولناً.:

اللذة : إدراك الموجود .

وَكَذَلَكُ : الأَلْمُ ، إدراك المعدوم .

وذلك باطل :

أما في اللذة :

فلأن إدراك :

احتراق الأعضاء

والأصوات المنكرة وما يشبهها .

ليست بلذات . مع أنها موجودات .

ر وأما في الألم:

وما ي الام:

فلأن الألم لا يحس به ؛ فإن فسروا الخير باللذة ،

أوما يكون وسيلة إلىها .

على ما هو المشهور .

رجع التعريف إلى قولنا :

اللذة : هي إدراك اللذة ، أو ما يكون وسيلة إليها .

والكمال أيضًا : إن فسروه بحصول شيء لشيء ، من شأنه أن يكون له .

وكان معنى قولم :

د من شأنه أن يكون له . .

إمكان اتصافه به .

لزم أن يكون الجهل ، وسائر الرذائل ، كالات] .

قال :

[والتحقيق : أن تصور ما دية اللذة والألم . بديهي غبي عن التعريف] .

وأقول: ما ذكرناه فى تفسير قول الشيخ، يغنى عن إيراد أجوبة هذه الشكوك، والوجه فى ذكر ماهية اللذة والألم، مع كونهما غنيين عن التعريف، ما ذكرناه فى باب الإدراك بعينه. (٢) وقد دختلف الخبر والشر يحسب القياس.

فالشيُّ الذي هو عند الشهوة خير ، هو مثل المطعم الملائم ، والملمس الملائم.

والذي هو عند الغضب خير ، فهو الغلبة .

والذي هو عند العقل خير:

فتارة وباعتبار ، فالحق .

وتارة وباعتبار ، فالجميل .

ومن العقليات نيل الشكر ، ووقور المدح ، والحمدوالكرامة . وبالجملة ، فإن همم ذوى العقول في ذلك مختلفة .

وذكر الحيرات المقيسة إلى القوى الثلاث التي تتعلق الأفعال الإرادية بها . أعمى : الشهوة .

والغضب .

والعقل.

ومعنى قوله في الحير العقل:

7 فتارة وباعتبار ، فالحق .

وتارة وباعتبار ، فالجميل ] .

أن الحة.:

خير ، عند كون العاقل قابلاً عما فوقه ، بالقياس إلى قوته النظرية .

والحميل ، خير ، عند كونه متصرفاً فيما دونه ، بالقياس إلى قوته العملية .

وأراد بقوله :

[ومن العقليات نيل الشكر ، ووفور المدح ، والحمد ] .

<sup>(</sup>٢) أقول : مراده بيان أن الحير الواقع في ذكر ماهية اللذة . هو الحير الإضافي ، الذي لابعقل إلا بالقياس إلى الدير.

(٣) وكل خير بالقياس إلى شيء ما ، فهو الكمال الذي

يختص به ، وينحوه باستعداده الأول .

وكل لذة فإنها تتعلق بـأمرين :

بكمالخيري .

وبإدراك له ، من حيث هو كذلك .

الحيرات التي تكون للعقل بمشاركة سائر القوى ، وهي التي تختلف الهمم فيها . باختلاف أحوال تلك القوى .

وأما العقلي الصرف . فلا يختلف البته .

(٣) أقول : أراد الفرق بين الخير والكمال .

فذكر أن الخير المضاف إلى شيء ، هو الكمال الخاص الذي يقصده ذلك الشيء باستعداده الأولى .

والشيء لايقصد شيئًا ، ولا يميل إليه ، إلاّ إذاكان ذلك الشيء مؤثـَرًا بالقياس إليه . وذلك بدل على اشتال معنى الحير على اعتبار كونه مؤثرًا كما مر .

وأما قوله : [باستعداده الأول] .

ففائدته أن الشيء قد يكون له استعدادان : أحدهما يطرأ على الآخر ، ولا يكون الشيء الذى ينحوه ذلك الشيء باستعداده الثانى ، خيراً بالقياس إلى ذاته، بل يكون خيراً بالقياس إلى ذلك الاستعداد الطارئ :

كالإنسان فإنه مستعد في فطرته لاقتناء الفضائل.

ثم إذا طرأ عليه ما أعده لاقتناء الرذائل قصدها بحسب الاستعداد الثانى ، ولا تكون هي خيراً بالقياس إلى ذاته ، مع الاستعداد الأول .

والعجب أن الفاضل الشارح، ذهب في هذا الموضع ، بعد أن صرح الشيخ :

[ بأن الخبر هو كمال مقيد بقيد ما] .

إلى أن :

[كلام الشيخ مشعر ؛ بأن الحير والكمال واحد، وحينئذ يكونذكر أحدهما مغنياً عن الآخر] .

#### الفصل الرابع

#### وهم وتنبيه

(١) ولعل ظائمًا يظن أن من الكمالات والخيرات ما لا يلتذ به اللذة التي تناسب مبلغه ؛ مثل الصحة ، والسلامة ؛ فلا يلتذ بهما ما يلتذ بالحلو وغيره .

فجوابه ــ بعد المسامحة والتسليم ــ أن الشرط. كان حصولا ، وشعورًا جميعاً .

ولعل المحسوسات إذا استقرت ، لم يشعر بها .

على أن المريض الوَصِب يجد عند الثنوب إلى الحالة الطبيعية مغافصة غير خنى التدريج لذة عظيمة «

قوله:

(وكل لذة . . . . إلى آخره )

لما فرغ من تاخيص معنى اللذة. ذكر حاصل هذا البحث ، وهو أن اللذة متعلقة بشيئين: أحدهما : وجود كمال خيرى .

والثاني : إدراك له من حيث هو كذلك .

فإن المطلوب في هذا النمط مبني عليه .

(١) أقول: الوصب: المرض الطويل.

يقال : وصب الشيء ، دام ، ومنه قوله تعالى :

(ولَـهُ الدُّبِنُ وَآصِيبًا) .

والثنوب : الرَّجوع إلى الشيء ، بعد الرَّجوع عنه .

والمغافصة : الأخذ على غرة .

#### القصل الحامس

#### تنبيه

(١) واللذيذ قد يحصل فيكره ؛ كراهية بعض المرضى للحلو،
 فضلاً عن أن لا يشتهى اشتهاء سابقاً .

وليس ذاك طاعناً فيما سلف ؛ لأنه ليس خيرًا في تلك الحال ؛ إذ ليس يشعر به بالحس من حيث هو خير \*

والغرض من الفصل إبراد شك على شرح اللذة المذكور ، وهوأن :

الصحة والسلامة ، كمال وخير . مع أنا لا نلتذ بهما .

وإيراد الجواب عنه ، بعد التسليم ، على سبيل المسامحة ، هوأن :

الإدراك الذي هو شرط في اللذة ، ليس هناك بحاصل ، فإن استمرار المحسوسات ، يذهل النفس عن الإحساس بها .

والتنبيه على أسهما مع التجدد المقتضى للإدراك لذيذان جدًّا .

 (١) أقول: كما أن الفصل الأول كان مشتملا على الجواب عن النقص الوارد على شرح اللذة ، بسبب إغفال أحد الأمرين اللذين تنعلق بهما اللذة ، وهو الإدراك .

فهذا الفصل يشتمل على الجواب عن النقض الوارد عليه ؛ بسبب إغفال الأمر الآخر ، وهو حصول الكمال والحير ، بالقياس إلى الملتذ .

ولما لم يكن هذا النقض مذهوبا إليه بوهم ؛ فإن الجمهور لا ينكرون لذة الحلو بسبب كراهية بعض المرضى له ، لم يجعل الفصل مشتملا على وهم وثنبيه . مخلاف الأولى .

### الفصل السادس تنسبه

(١) إذا أردنا أن نستظهر فى البيان – مع غناء ما سلف عنه – إذا تُلطف لفهمه ، زدنا فقلنا : إن اللذة هى إدراك كذا ، من حيث هو كذا ، ولا شاغل ، ولا مضاد للمدرك ؛ فإنه إن لم يكن سالمًا فارغًا ، أمكن أن لا يشعر بالشرط.

أما غير السالم ، فمثل عليل المعدة ، إذا عاف الحلو .

وأما غير الفارغ ، فمثل الممتلئ جدًّا ، يعاف الطعام اللذيذ .

وكل واحد منهما ، إذا زال مانعه ، عادت لذته وشهوته ، وتـأذى بـتـأخر ما هو الآن يكرهه \*

<sup>(</sup>١) أقول : عاف الطعام : كرهمة .

والغرض من هذا الفصل : أن الشرح المذكور للذة يمكن أن يزاد فيه قيد ، فلا ترد النقوض المذكورة عليه ، معه .

وهوأن يقال :

<sup>[...</sup>ولا شاغل ، ولا مضاد للمدرك ] .

أى يكون المدرك .

فارغا عن الشاغل .

سالماً عن المضاد.

والشاغل : كالامتلاء المانع عن الالتذاذ بالطعام .

والمضاد : كالكيفية المانعة لذوق المريض عن الالتذاذ بالحلاوة . والباق ظاهر .

### الفصل السابع

#### تنبيه

 (١) وكذلك قد يحضر السبب المؤلم ، وتكون القوة المدركة ساقطة ، كما في قرب الموت .

> أو مُعوَّقة ، كما فى الخدِر ، فلا يُتأَلم به . فإذا انبعثت القوة ، أو زال العائق ، عظم الأَلم .

#### الفصل الثامن

#### تنبيه

[١] إنه قد يصح إثبات لذةٍ ما ، يقينا ، ولكن إذا لم يقع المغنى الذي يسمى ذوقاً ، جاز أن لا نجد إليها شوقاً .

وكذلك قد يصح ثبوت أذًى ما ، يقينا ، ولكن إذا لم يقع المعنى الذى يسمى بالمقاساة ، كان فى الجواز أن لا يقع عنها بالغ الاحتراز .

<sup>(</sup> ١ ) أقول : يريد أن ينبه على حال الأكم أيضًا .

فذكرأن اللُّمة كما لاتحصل مع وجود الملتذبه ، عند عدم الإدراك له .

فالألم : أيضاً لابحصل ، مع وجود المؤلم ، عند عدم الإدراك له وهوظاهر.

<sup>[</sup>١] أقول : يريد بيان أن العلم بوجود اللذة ، وإن كان يقينيًّا . فهو لايوجب الشوق إلها ، إيجاب الإحساس بها .

مثال الأول : حال العِنِّين خِلقة ، عند لذة الجماع . ومثال الثانى : حال من لم يقاس وصب الإسقام عند الحِمْيةِ م

#### الفصل التاسع

#### تنبيسه

(١) كل مستلذ به فهو سبب كمال يحصل للمدرك .

وهو بالقياس إليه خير.

والعلم بوجود الألم ، وإن كان يقينيا ، فهو أيضًا لا يوجب الاحتراز عنه ، إيجاب.

وذلك ؛ لأن معرفة الخسوسات بحدودها العقلية ، لايقتضي إدراكها اقتضاء الإحساس بها بـ والعلم بما من شأنه أن يشاهد ، لايبلغ درجة المشاهدة ، ولذلك قبل : [ ليس الحبر كالمعابنة ] .

و جُعلت مرتبة علم البقين . دون مرتبة عين البقين .

ولذلك لم يقتصر الشيخ في ذكر ماهية اللذة والألم ، على ذكر الإدراك , دون النيل، على

وأهل المشاهدة ، يسمون نيل اللذة العقلية . ذوقياً .

تقابله المقاساة .

والشيخ استعمل لفظة : [ الذوق ]

هيناً في جميع اللذات ، ولم يعبر عنه : سُما اللَّذَة .

أو الإحساس باللذات .

لأن ذلك يقتضي تكراراً في المعنى . فإن معنى الإدراك والنيل ، وما يجرى مجراهما ، داخل في مفهوم اللذة ، كما مر ,

(١) أقول: يريد إثبات اللذة العقلية وبيان أنها أكمل من الحسية .

وهذان البحثان هما عمدة مطالب هذا النمخط.

شم لا شك في أن الكمالات ، وإدراكاتها ، متفاوتة .

فكمال الشهوة مثلا:

أن يتكيف العضو الذائق ، بكيفية الحلاوة ، مأخوذة عن مادتها .

ولو وقع مثل ذاك ، لا عن سبب خارج ، كانت اللذة قائمة. وكذاك الملموس ، والمشموم . ونحوهما .

وكمال القوة الغضبية : أن تتكيف النفس ، بكيفية غلبة ، أو بكيفية شعور بـأذى يحصل في المغضوب عليه .

وكمال الوهم : التكيف بهيأة ما يرجوه ، أو ما يذكره . وعلى هذا حال سائر القوى .

وتقريرهما أن يقال :

لما كانت اللذة إدراك كمال خيرى ، يحصل لمدرك ما .

كان كل مستلذبه ، أى كل ما يعد لذيذاً ، فهو سبب كمال يحصل لمدرك ما . وذلك الكمال يكون خيراً بالقياس إلى ذلك المدرك .

ثم إن الكمالات وإدراكاتها ، اللتين تتعلق بهما اللذة ، متفاوتة على ما يقتضيهالاستقراء .

فنها: ما يتعلق بالقوة الشهوية ، وهو كتكيف العضو الذائق ، بكيفية الحلاوة ، سواء :
 كانت مأخوذة عن مادة خارجية ، هي شيء حلو.

أوكانت حادثة في العضو ، لا عن سبب خارج .

<sup>-</sup>فإن كلمهما في إفادة اللذة متساويان .

ولذلك يلتذ النائم حالة الاحتلام ، التذاذه بالوقاع ، حالة اليقظة .

وكذلك في سائر الحواس الظاهرة .

وكمال الجوهر العاقل:

أن تتمثل فيه جلية الحق الأول ، قدر ما يمكنه أن ينال منه سهائه الذي بخصه .

ثم يتمثل فيه الوجود كله على ما هو عليه ، مجردًا عن الشوب ، مُبتدأ فيه بعد الحق الأول ، بالجواهر العقلية العالية .

ومنها : ما يتعلق بالقوة الغضبية ، وهو كتكيف النفس الحيوانية بكيفية هي تصورغلبة ما ، أوتصور أذى حل بمغضوب عليه .

ومنها : ما يتعلق بالقوى الباطنية : كتكيف الوهم بصورة شيء يرجوه ، أو بصورة شيء يتذكره ، فيذكره .

وكذلك في سائرها .

وهذه كلها كمالات حيوانية مختلفة ، وإدراكات حيوانية لها متفاوتة ، تتبعها لذات بحسهما .

وللجوهرالعاقل أيضًا كمال : وهوأن يتمثل فيه ما يتعقله من الحق الأول ، بقدرما يستطيعه. فإن تعقل الحق الأول على ماهو عليه ، غير ممكن لغيره .

ثم ما يتعقله من صورمعلولاته المترتبة : أعنى الوجود كله .

تمثلاً يقينيًا ، خاليًا عن شوائب الظنون والأوهام ، على وجه ، لايكون بين ذات العاقل ، وبين ما تمثل فيه ، تمايز .

بل يصير عقلا مستفاداً على الإطلاق.

ولا شك فى أن هذا الكمال خير بالقياس إليه ، وأنه مدرك لهذا الكمال ، ولحصول هذا الكمال له .

فإذن هوملنذ بذلك .

وهذه هي اللذة العقلية .

مُم إذا قايسنا بين اللذتين، أعنى :

العقلية .

ثم الروحانية السماوية .

والأجرام السماوية .

ثم ما بعد ذلك .

تمثلا لا عايز الذات .

فهذا هو الكمال الذي يصير به الجوهر العقلي ، بالفعل .

والحيوانية .

من حيث الكمية .

ومن حيث الكيفية .

وجدنا العقلية :

أقوى كيفية .

وأكثر كمية .

أما الأول : فلأن العقل يصل إلى كنه المعقول ، فيعقل حقيقته المكتنفة بعوارضها، كما هي .

والحس لايدرك إلا كيفيات تقوم بسطوح الأجسام التي تحضره .

فإذنَ الإدراك العقلي خالص إلى الكنه ، عن الشوب .

والحس شوب كله .

وأما الثانى : فلأن عدد تفاصيل المعقولات لا يكاد يتناهى، وذلك ؛ لأن أجناس الموجودات وأنواعها غير متناهية ، وكذلك المناسبات الواقعة بينها .

والمدرّ كانت بالحواس محصورة فى أجناس قليلة، وإن تكثّرت فإنما تتكثّر بالأشد والأضعف، كالحلاقين المختلفتين .

فإذا كانت الكمالات العقلية أكثر.

وإدراكاتها أتم .

كانت اللذة التابعة لحما ، أشد ؛ لأن نسبة الملذة إلى اللذة ، كنسبة الكمال إلى الكمال. والإدراك إلى الإدراك . وما سلف فهو الكمال الحيواني .

والإدراك العقلي خالص إلى الكنه عن الشوب .

والحسى شوب كله .

وعدد تفاصيل العقلي لا يكاد يتناهى .

والحسية محصورة في قلة . وإن كثرت فبالأشد والأُضعف .

غَإِذِنَ اللَّذَةَ العَقَلَيةِ أَشْدَ وَأَتَّمَ مِنَ الْحُسَيَّةِ ، بِلَ لانسبة لِمَا إِلَى هَذْهِ .

والفاضل الشارح: أسند قوله:

[نسبة اللذة إلى اللذة ، نسبة المدرك إلى المدرك ، والإدراك إلى الإدراك] إلى الخطابة .

وليس كما قال ؛ فإن المحدود والحد ، يجب أن يكونا متطابقين، في قبول الشدة والضعف : كالسواد الذي محد بأنه : لهن قابض للنصم .

ثم كان بعض الأاوان أقبض للبصر من بعض ، فوجب أن يكون بعض ما ، هو سواد أشد من بعض .

وهذا موضع مذكرر فى المواضع المتعلقة بالحدود ، من كتاب ؛ طوبيقا ؛ من المنطق . وقد ذكر هناك :

[أنه موضع علمي ]

#### وقال أيضا :

[ إنا نجد عند الأكل . والشرب، والوقاع، حالة مخصوصة . تعرف باللذة ، ولا ندرى أهى إدرك ملائم . أم ليـت .

وأنتم ما أقمتم عليه برهاناً .

بل ذكرتم أنا نعني باللذة ، إدراك الملائم .

ثم ذكرتم أن العاقل يدرك الملائم ، فهو ملتذ به .

وهذا البحث لايستقيم بالعناية والتفسير ؛ لأنه ليس بلغوى .

ومعلوم أن نسبة اللذة إلى اللذة ، نسبة المدرك إلى المدرك ، والإدراك إلى الإدراك.

فنسبة اللذة العقلية ، إلى الشهوانية ، نسبة جلية الحق الأُولُ وما يتلوه ، إلى نيل كيفية الحلاوة .

وكذاك نسبة الإدراكين «

فعليكم أن تقيموا البرهان على أن حالة العاقل هي تلك الحالة بعينها ، حتى يصبح لكم الحكم بوجود لذة عقلية ] .

ئم قال :

[ ومما يبطل قولكم ، أن النفس قبل الموت عالمة بهذه المعلومات ، مع أنها لاتجد اللذة العظيمة التي تصفولها .

فلوكانت الإدراكات نفس اللذات ، لكانت ملتذة كما كانت مدركة .

والقول بأن الاشتغال بتدبير البدن مافع من حصول اللذة . قول بكون الشيء مانعاً عن حصول شيء . عند حصوله ] .

والجواب عن الأول :

أُنهم لم يقولوا : إنا تعني باللذة ، كذا ، كذا .

بل لما وجدوا الحالة الملوكة عند الأكل ، غير التي عند الشرب أو الوقاع . مع وقوع اسم اللذة على جميعها : حصلوا الأمر المشترك بينها . وبين غيرها ، مما يناسبها ، ونفضوا عنه ما يختص بكل واحدة منها ، فوجدوه :

حاصلاً في كل صورة توصف باللذة .

وغير حاصل في كل صورة لا توصف بها .

فعاموا أنه المراد من مفهوم اسم اللذة .

ثم لما وجدوا ذلك الأمر حاصلاً للعقل، حكموا بوجوده للعقل؛ فإن ناقش مناقش فى إطلاق الاسم، فلا مضايقة معه ، بعد ظهور المعنى .

#### الفصل العاشر

#### تنبيه

(١) الآن إذا كنت في البدن وفي شواغله وعلائقه .

أو لم تشتق إلى كمااك المناسب.

أو لم تتألم بحصول ضده .

فاعلم أن ذلك منك ، لا منه .

وفيك من أسباب ذلك بعض ما نبهت عليه ،

وعن الثاني :

أنهم لم يقولوا: إن اللذة إدراك فقط،

بل قالوا:

إنها إدراك مشروط بشرائط .

ولعل العالم بالمعاومات العادم للذة : لا يكون مستجمعاً لتلك الشرائط .

مثلا : لايكون عالماً بأن حصول هذه العلوم خير له .

أو لايكون عالماً بها . من جهة ما هي خير له .

ثم إنه إن استجمع الشرائط ، فلا نسلم أنه يكون عادم اللغة ؛ فإنا نرى كثيراً من المتعلمين الذين لم يتعلموا إلا مسائل معدودة ، يبتهجون بها أشد ابتهاج ، ويؤثرون الاشتغال بمذاكرتها ، على ملك الدنيا وما فها ، فضلا عن لذة مطعوم أومنكوح ما .

(١) أقول: بريد أن بنبه على حل إشكال برد فى هذا الموضع ، وهو أن يقال: كل
 قوة: تشتاق إلى كالآمها المستبعة للداتها.

أو تتألم بحصول أضداد تلك الكمالات لها .

كالباصرة:

فإنها تشتاق إلى النور .

### الفصل الحادى عشر

#### تنبيه

(١) واعلم أن هذه الشواغل التي هي كما علمت من أنها: انفعالات ، وهيئات تلحق النفس عجاورة البدن.

وتتأً لم من الظلمة .

فإن كانت المعقولات كمالات للنفس الإنسانية . فما بالحا:

لاتشتاق إلى حصولها ؟

ولا تتألم بحصول الجهل المضاد لها ؟

فذكر في حله أن سبب :

فقدان الاشتياق .

وعدم التألم بالجهل .

راجع إلينا ، لا إلى المعقولات .

موجود فينا ، غير متعلق بها .

وأحال بيانه إلى ما سبق ؛ وهو :

أن اشتغال النفس بالمحسوسات ، يمنعها عن الالتفات إلى المعقولات .

وما لم تقبل عليها ، لم تجد ذوقاً لها ، فلم يحصل لها شوق إليها .

وأما أضدادها فلما كانت مستمرة الوجود غير متجددة .

وكانت النفس مشتغلة بغيرها ، لم تكن مدركة لها ، متألمة بها .

(١) أقول: يريد أن ينبه على بقاء الأمور – المضادة لكمالات النفس الإنسانية ،

التي هي أسباب الشقاوة ــ معها بعد الموت .

وعلى حصول التألم بها حينئذ ؛ لحصول سببه .

وعلى أن تلك الآلام أشد من الآلام البدنية .

وألفاظه ظاهرة .

إن تمكنت بعدالمفارقة ، كنت بعدها ، كما كنت قبلها .

لكنها تكون كالآلام متمكنة . كان عنها شغل ، فوقع إليها فراغ ، فأدركت من حيث هي منافية .

وذلك الألم المقابل لمثل تلك اللذة الموصوفة ، وهو ألم النار الروحانية ، فوق ألم النار الجسمانية »

الفصل الثانى عشر

تنبيه

(١) ثم اعلم:

أن ما كان من رذيلة النفس ؛ من جنس نقصان الاستعداد للكمال الذي يرجى بعد المفارقة .

<sup>(</sup>١) أقول: رريد بيان مراتب الأشقياء.

ونقدم لذلك مقدمة . وهي أن نقول :

فوات كالات النفس يكون لامحالة لعدم استعدادها .

وعدم استعدادها يكون :

إما لأمر عدى : كنقصان غريزة العقل .

إما و مرعدى : كو جود الأمور المضادة للكمالات فيها . أو وجودى : كو جود الأمور المضادة للكمالات فيها .

وهي :

إما راسخة .

أو غير راسخة .

فهو غير مجبور .

وما كان بسبب غواش غريبة .

فيزول ، ولا يدوم بها التعذيب =

فهذه أقسام ثلاثة ، تشترك في كونها رذائل ، وهي أسباب النقصان .

وكل واحد منها يكون :

إما بحسب القوة النظرية .

وإما بحسب القوة العملية .

فتصير ستة :

فالذي يكون بسبب نقصان الغريزة ، بحسب القوتين معاً ، فهو غير مجبور بعد الموت : ولا تكون بسبها تعذب .

وهو الذي ذكره الشيخ .

والذى يكون بحسب القوة النظرية ، ويكون راسخاً ، فهو أيضاً غير مجبور ، لكن يدوم به التعذيب ؛ لأنه الجهل المركب المضاد للبقين ، الذى صار صورة للنفس ، غير مفارقة لها .

والشيخ لم يتعرض لذكر هذا القسم صريحاً فى هذا الفصل . لكنه أيضاً داخل بوجه تحت النقصان الذى حكم الشبخ عليه :

بأنه غير مجبور .

والثلاثة الباقية . أعنى :

النظرية ، غير الراسخة ، كاعتقاد ات العوام .

والمقلدة .

والعملية:

الراسخة وغير الراسخة .

كالأخلاق والملكات .

الرديثة المستحكمة .

وغير المستحكمة .

#### الفصل الثالث عشر

#### تنبيه

(١) واعلم أن رذيلة النقصان إنما تتأذى بها النفس الشيقة إلى الكمال.

وذلك الشوق تابع لتنبه يفيده الاكتساب.

فهي الني تكون بسبب غواش غريبة .

وجميعها يزول بعد الموت :

إما لعدم رسوخها .

وإما لكونها هيأة مستفادة من الأفعال والأمزجة ، فتزول بزوالها .

لكنها تختلف :

في شدة الرداءة

وضعفها .

وفى سرعة الزوال .

و بطئه .

ويختلف التعذيب بها بعد الموت.

فى الكم .

والكيف .

بحسب الاختلافين

(١) أقول: يريد أن يميز في هذا الفصل:

بين الناقصين ، المتعذبين بنقصائهم .

سواء دام تعذیبهم به .

أو لم يدم :

والبله بجنبة من هذا العذاب، وإنما هوللجاحدين، والمهملين، والمعرضين عما أُلمع به إليهم ، من الحق .

فالبلاهة أدنى إلى الخلاص من فطانة بتراء .

وبين الناقصين الذين لايتعذبون بنقصانهم .

فتقول:

النفس الساذجة الصرفة لايكون لها شوق إلى كمالاتها ؟ لأنها لم تعرفها أصلا .

فإن الحكم بأن للنفوس كمالات حقيقية ، ليس بأولى .

والتي لها شوق إليها ، فهي التي عرفت بالاكتساب النظري . أن لها كمالا ما .

أم إنها إن لم تكتسب الكمال ؛ فلا مخلو :

إما أنها اكتسبت ما يضاد الكمال ، فصارت جاحدة لكمالها ، من حيث الماهية ، وإن كانت معترفة به من حبث الأنبة .

أواشتغلت نما صرفها عن اكتساب الكمال عما ليس بحضاد له ، فصارت معرضة عنه.

أو لم تشتغل بشيء من العلوم ، لكنها تكاسلت في اقتناء الكمال ، فصارت مهملة . . [.]

فهؤلاء أصحاب رذيلة النقصان الذين يتعذبون بنقصائهم ؛ لاشتياقهم إلى الكمال الفائت عمم:

وإنما حصل ذلك الشوق لهم باكتساب نظرى قاصر عن الوصول إلى المشتاق إليه ، وهو فطانتهم البتراء .

وأسوأهم حالا الجاحدون ، وهم الذين يتعذبون دائماً فقط .

وأما أصحاب النفوس الساذجة ، فهم الذين وسمهم الشيخ

ر بالسُلْمُ ]

والأبله : في اللغة ، هوالذي غلب عليه سلامة الصدر ، وقلة الاهتمام .

يقال : عيش أبله : أي قليل الغموم .

فهؤلاء لايتعذبون ؛ لأنهم غير عارفين بكمالاتهم ، غير مشتاقين إلها .

# الفصل الرابع عشر

تنبيه -

(١) والعارفون المتنزهون ، إذا وضع عنهم درن مقارنة البدن ، وانفكوا عن الشواغل ، خلصوا إلى عالم القدس والسعادة ، وانتقشوا بالكمال الأعلى ، وحصلت لهم اللذة العليا .

#### وقد عرفتها ،

واعترض الفاضل الشار- بأن:

[ النفوس ذوات العقائد الباطلة . الجازمة بأنها حقة ، إذا فارقت الأبدان : فإن جاز أن يزول عنها ذلك الجزم ، فليجز زوال العقائد الباطلة عنها أمضاً . وحنتك تصعر من أها السعادة .

وإن لم يجز فلا يكون لها شعور بنقصائها . آلما لم يكن قبل الموت ، فلا تكون مشتاقة متعذبة ] .

والجواب : أن النفوس الكاملة تتمثل صور المعقولات فيها. على ما هي عليه .

فإنها إنما تلتذ بمشاهدة ما اكتسبته . ووجدان ما أدركته . على الوجه الذى أدركته .

فكأنها كانت ذوات إدراك فقط ، فصارت مع ذلك ذوات نيل ، وتم بذلك التذاذها .

وأما التي تمثلت أضداد الكمال فيها ، واعتقدت أنها كدال ، ورجت الوصول إلى ما أدركته ، فإنها لا محالة تفقد بعد الموت مارجته . فتخيب وتصير متعذبة بفقدان ما رجت الوصول إليه ، لا بزوال الجزم عهم .

(١) أقول : يريد بالعارف :

الكامل بحسب القوة النظرية.

#### الفصل الحامس عشر

#### تنبيه

(۱) وليس (هذا الالتذاذ مفقودًا من كل وجه ، والنفس فى البدن ، بل المنغمسون فى تأمل الجبروت ، المعرضون عن الشواغل ، يصيبون وهم فى الأبدان ، من هذه اللذة ، حظًا وافرًا ، قد يتمكن منهم فيشغلهم عن كل شيء \*

وبالمتنزه :

الكامل خسب القوة العملية .

فإن كمال القوة العملية هو التجرد عن العلائق الجسمانية .

وإطلاق الدرن على الهيئات البدنية ، استعارة لطيفة ؛ فإنها تمنع النفس عن الانتقاش بالكمال النام ، كما يمنع الدرن الثوب عن الانصباغ النام .

وإنما قال: [خلصوا إلى عالم القدس].

لأنهم كانوا ذوى علم به ، فصاروا ذوى عيان له ، فكأنهم كانوا قد ذهبوا إلى ذلك العالم ، ولكن لا بالكلية ؛ فذهبوا الآن بالكلية ، وحصلت لهم اللذة العليا التي ذكرها من قبل بهذا الوصول :

(١) أقول : هذا إخبار عن وجود اللذة الحقيقية ، قبل الموت .

وتنبيه عليه ، بالقياس العقلي .

وإنما يتحققه من هوميسر له . .

وألفاظه غنية عن الشرح .

## الفصل السادس عشر

#### تنبيه

(۱) والنفوس السليمة التي هي على الفطرة ، ولم يفظظها مباشرة الأُمور الأرضية الجاسية ، إذا سمعت ذكرًا روحانيًا ، يشير إلى أحوال المفارقات ، غشيها غاش شائق ، لا يعرف سببه ، وأصابها وجد مبرح ، مع لذة مفرحة ، يفضى ذلك بها إلى حيرة ودهش ، وذلك للمناسبة .

وقد جرب هذا تجريباً شديدًا .

وذلك من أفضل البواعث .

ومن كان باعثه إياه ، لم يقتنع إلا بتتمة الاستبصار .

(١) أقول: يريد بالنفوس السليمة ، التي هي على الفطرة ، النفوس التي لم ينتقش
 فها الحق ولم تتدنس بالعقائد المحاففة للحق .

ولم يفظظها : أى لم يغلظها .

والفظ من الرجال : الغليظ .

والجاسية : الشديدة الصلبة .

يقال : جسأت يده – بالهمزة – أى صلبت .

وغشها : أي غطاها .

ووجد مبرح : أى شديد .

يقال ضربه ضرباً مبرحاً ، أى بشدة .

وبرَّح به الأمر : أي جَمَهَـدَهُ .

والمنافسة : الرغبة في الشيء على وجه المباراة في الكرم .

ومن كان باعثه طلب الحمد والمنافسة ، أقنعه ـ ما بلغه ـ. الغرض .

فهذه حال لذة العارفين " .

#### الفصل السابع عشر

#### تنبيه

 (١) وأما البله فإنهم إذا تنزهوا ، خلصوا من البدن إلى سعادة تليق بهم .

ولعلهم لا يستغنون فيها عن معاونة جسم يكون موضوعاً لتخيلات لهم .

والمقصود من هذا الفصل : بيان حال المستعدين للكمال .

ومعنى قوله : [ ومن كان باعثه إياه] أى من كان باعثه على طلب الكمال مناسبة ذاته للكمال .

لم يقنع الا بالوصول التام إليه .

ومن كان باعثه شيئاً غير ذلك ، وقف عند حصول غرضه .

(١) أقول: لما فرغ من بيان أحوال :

النفوس الكاملة .

والمستعدة للكمال .

والحاهلة بالميعاد .

أراد أن يبين حال النفوس الحالية :

عن الكمال .

وعما بضاده .

ولا يمتنع أن يكون ذلك جسماً سماويًّا ، أو ما يشبهه .

ولعل ذلك يفضي بهم آخر الأمر إلى الاستعداد للاتصال المسعد

## الذي للعارفين.

وهي نفوس البله .

في هذا الفصل .

واعلم : أن من القدماء من زعم أنها تفنى ؛ لأن النفس إنما تبقى بالصور المرتسمة فها .

فالحالية عنها ، معطلة .

ولا معطل فى الوجود .

ولكن الدلائل الدالة على بقاء النفوس الناطقة تقتضي نقض هذا المذهب .

ثم القائلون ببقائها ، قالوا :

إنها تبتى غير متأذية لحلوها عن أسباب التأذى . والحلاص ، فوق الشقاء .

فإذن هي في سعة من رحمة الله تعالى .

ويوافق هذا المذهب ما ورد في الحبر ، وهوقوله عليه السلام :

[ أكثر أهل الجنه البله] .

ثم إنها لايجوز أن تكون معطلة عن الإدراك ، وكانت مما لايدرك إلا بآلات جسمانية. فذهب بعضهم إلى أنها تتعلق بأجسام أخر ، ولا يخلو : إما أن لا تصير مبادئ صورة لها .

وهذا ما ذكره الشيخ ومال إليه .

أو تصير ، فتكون نفوساً لها .

وهذا هو القول بالتناسخ الذي سيبطله الشيخ .

أما المذهب الأول : فقد أشار إليه الشيخ ، في كتاب؛ المبدأ والمعاد ؛ وذكر :

[ أن بعض أهل العلم ، نمن لا يجازف فيما يقول] .

وأظنه يريد الفارابي . [ قال : قولا بمكناً ، وهو : أن هؤلاء إذا فارقوا البدن ، وهم بدنيون لايـ رفون غير البدنيات . وليسى لهم تعلق بما هو أعلى من الأبدان ، فيشغلهم التعلق بها عن الأشياء البدنية . (٢) فأما التناسخ في أجسام من جنس ما كانت فيه ، فمستحيل ، وإلا لاقتضى كل مزاج نفساً تفيض إليه ، وقارنتها النفس المستنسخة .

أمكن أن يعلقهم تشوقهم إلى البدن ، ببعض الأبدان ، التي من شأنها أن تتعلق بها الأنفس : لأنها طالبة بالطبع . وهذه مهيأة .

وهذه الأبدان ليست بأبدان : إنسانية . أو حيوانية .

لأنه لا يتعلق بها إلا ما يكون نفساً لها .

فيجوز أن تكون أجراماً ساوية .

لا بأن تصير هذه الأنفس : أنفساً لتلك الأجرام أو مدبرة لها .

فإن هذا لايمكن .

بل تستعمل تلك الأجرام لإمكان التخيل .

ثم تتخيل الصورة التي كانت معتقدة عنده ، وفي وهمه .

فإن كان اعتقاده فى نفسه وأفعاله ، الحير : شاهدت الحيرات الأخروية ، على حسب ما تخيلتها .

وإلا شاهدت العقاب ] .

كذلك قال . [ ويجوز أن يكون هذا الجرم متولداً من الهواء والأدخنة ، ولا يكون مقارناً لمزاج الجموهر المسمى روحاً ، الذىلا يشك الطبيعيون أن تعلق النفس به ، لا بالبدن]. فهذا ما ذكره فى الكتاب المذكور .

ولولا مخافة التطويل ، لأوردته بعبارته .

والشيخ جوز بعد ذلك أن يفضى التعلق المذكوربهم إلى الاستعداد للاتصال المسعد ، الذي للعارفين .

ولى فى أكثر هذه المواضع نظر .

(٢) أقول : وهذا هو المذهب الثانى .

وقد أورد على إبطاله حجتين :

إحداهما : أن يقال لما ثبت أن تهيؤ الأبدان يوجب إفاضة وجود النفوس من العلل

فكان لحبوان واحد نفسان .

ثم ليس يجبأن يتصل كل فناء بكون .

ولاأن يكون عدد الكائنات من الأجسام ، عدد ما يقارنها من

النفوس .

ولا أَن تكون عدة نفوس مفارقة ، تستحق بدناً واحدًا .

المفارقة ، ثبت أن كل مزاج بدنى ، يحدث ؛ فإنما يحدث معه نفس لذلك البدن .

فإذا فرضنا أن نفساً تناسخها أبدان ، كان للبدن المستنسخ نفسان :

إحداهما : المستنسخة .

والثانية : الحادثة معه .

فكان حينئذ لحيوان واحد نفسان .

وهذا محال .

لأن النفس هي التي تدبر البدن ، وتتصرف فيه ، وكل حيوان يشعر بشيء واحد يدبر بدنه ، ويتصرف فيه .

وإن كان هناك نفس أخرى لايشعر الحيوان بها ، ولا هي بذاتها ، ولا تنصرف ني البدن .

فلا يكون لها علاقة مع ذلك البدن .

فلا تكون نفساً له .

هذا خلف .

والحجة الثانية : أن يقال : النفس المستنسخة :

إما أن تتصل بالبدن الثاني ، حال فساد البدن الأول .

أو تتصل به قبله بزمان .

أو بعده بزمان .

فإن اتصلت به في تلك الحالة :

فإما أن يكون البدن الثانى قد حدث فى تلك الحالة . أو يكون قد حدث قبله .

وإن كان قد حدث في تلك الحالة :

فتتصل به .

أو تتدافع عنه متانعة .

## ثم ابسط. هذا ، واستغن بما تجده في مواضع أخر لنا ،

فإما أن يكون عدد النفوس المفارقة ، وعدد الأبدان الحادثة ، في جميع الأوقات ، متساوية .

أو بكون عدد النفوس أكثر.

أو يكون أقل.

وعلى التقدير الأول : يجب أن يتصل كل فناء بدن ، بكون بدن آخر ، ويجب أيضاً أن يكون عدد الكائنات من الأبدان ، عدد الفاسدات منها .

وهما محالان ، فضلا عن أن بكونا واجبين .

وعلى التقدير الثاني: تكون النفوس المجتمعة على بدن واحد:

إما متشابهة في استحقاق الاتصال به . أو مختلفة .

والأول يقتضي : إما اتصال الكل به ؛ فيكون لبدن واحد نفوس كثيرة ، وقد مر طلانه .

وإما أن تتدافع وتمَّانع ، فيبقي الكل غير متصل ببدن ، بعد فساد البدن الأول . وقد فرضناها متصلة . هذا خلف .

والثانى : يقتضي اتصال البعض ، وبقاء البعض غير منصل . ويعود الحلف .

وعلى النقدير الثالث : لايخلو :

إما أن تتصل نفس واحدة بأيدان أكثر من واحد ، حتى يكون حيوان واحد ، هو بعينه غيره . وهذا محال .

أوتبق بعض الأبدان المستعدة للنفس ، بلا نفس .

وهو أيضا محال .

أوتنصل بعض النفوس ببعض الأبدان ، ويحدث للبعض الآخرنذوس أخر . ويلزم منه محالان :

أحدهما : اتصال تلك النفوس ببعض تلك الأبدان ، دون بعض من غير أولوية . والثانى : حدوث نفوس لبعض الأبدان المستحقة ، دون بعض ، من غير أولوية .

### الفصل الثامن عشر

### إشارة

(۱) أجلُّ مبتهج بشىء ، هوالأول ، بذاته : لأنه أشد الأشياء إدراكاً ، لأشد الأشياء كمالا ، الذى هو برئ عن طبيعة الإمكان والعدم .

وهما منبعا الشر.

ولا شاغل له عنه .

وإن اتصلت النفس المفارقة ببدن ، قد حدث قبل حالة المفارقة فذلك البدن لايخاو : إما أن يكون ذا نفس أخرى أو لا يكون .

ويلزم على الأول اتصال نفسين ببدن واحد .

وعلى ألثانى وجود بدن مستعد للنفس معطل عنها .

. . .

وأما إن اتصلت النفس المفارقة بعد المفارقة بزمان :

فجواز كوّبها معطلة نى زمان ، يقتضى جواز ذلك فى سائر الأزمنة ، ولا نحتاج إلى القول بالتناسخ . وأيف لا يخلو :

إما أن يَكُون اتصالها ببدن موقوفاً على حدوث مزاج مستعد ، أو لم يكن .

ويلزم على الأول : حدوث نفس أخرى ، مع حدوث ذلك المزاج . وتعود المحالات المذكورة .

وعلى الثانى : أن يتخصص اتصالها بزمان، دون زمان، مع تساوى الأزمنة بالنسبة إلىها. وهو محال . وههنا تمت الحجة الثانية .

والشيخ قد أشار إلى هذه الأقسام بقوله : [ ثم ابسط هذا] يعني البرهان الثاني .

وإلى الأصول المقتضية لفساد المحالات اللازمة المذكورة ، بقوله :

[ واستعن بما نجده نی مواضع أخر لنا ] .

 (١) أقول: لما فرغ من بيانأحوال الناس فى المعاد: وقد تقرر فيا مغى ، أن وقوع اللذة ، على ما يطلق عليه معناها : ليس بالتساوى . والعثيق الحقيقي هو الإبتهاج بتصور حضرة ذات ما .

والشوق هو الحركة إلى تتميم هذا الابتهاج ، إذا كانت الصورة . متمثلة من وجه ، كما تتمثل في الخيال .

غير متمثلة من وجه ، كما يتفق أن لا تكون متمثلة في الحس.

حتى يكون تمام التمثيل الحسى ، للأمر الحسى .

فكل مشتاق :

فإنه قد نال شيئاً ما .

وفاته شيء ما .

أراد أن يبين ترتيب الجواهر العاقلة في ذلك .

فذكر أنها مترتبة في خس مراتب :

أولها : مرتبة الواجب الأول تعالى .

و إنما ترك لفظة اللذة ، واستعمل بدلها الابتهاج ؛ لأن إطلاقها على الواجب الأول ، وما يليه ، ليس بمتعارف عند الجمهور .

وإنما كان الأول أجل مبتهج بشيء .

لأن كماله هو الكمال الحقيق لا غير.

وإدراكه هو الإدراك التام فقط .

فعلى القاعدة المذكورة ، يكون ابتهاجه بذاته ، أكمل الابتهاجات على الإطلاق .

واعلم : أن كل خير مؤثر .

وإدراك المؤثر ، من حيث هو مؤثر ، حب له .

والحب إذا أفرط، سمى عشقاً.

وكلما كان الإدراك أثم .

والمدرّك أشد خبرية .

وأما العشق فمعنى آخر .

والأول عاشق لذاته ، معشوق لذاته ؛ عُشق من غيره ، أو لم يُعشق .

ولكنه ليس لا يعشق من غيره . بل هو معشوق لذاته .

من ذاته .

ومن أشياءً كثيرة ، غيره .

كان العشق أشد .

والإدراك التام ، لا يكون إلا مع الوصول التام .

فالعشق التام ، لايكون إلا مع الوصول التام .

ويكون ذلك ــ على مامرــ : كذة تامة .

وابتهاجا تاميًا .

فإذن العشق الحقيقي : هوالابتهاج بنصورحضورذات ما . هي المعشوقة .

ثم لماكان الشوق عندنا من لوازم العشق ، وربما يشتبه أحدهما بالآخر .

أشار إلى الشوق أيضًا .

وذكر أنه : الحركة إلى تتميم هذا الابتهاج .

ولا يتصور ذلك إلا إذا كان المعشوق :

حاضرًا، من وجه .

غائباً من وجه .

ثم أثبت العشق الحقيقي للأول تعالى . لحصول معناه هناك .

فإنه الحير المطلق .

وإدراكه لذاته أتم الإدراكات .

ولم يتحاش عن إطلاق هذا اللفظ عليه ، وإن كان غير مستعمل عند الجمهور ؛ لأنه مستعمل في عرف الإلـّهيين من الحكماء ، والمحققين من أهل الذوق . (۲) ویتلوه المبتهجون به ، وبذواتهم ، من حیث هم مبتهجون به .

وهم الجواهر العقلية القدسية .

فليس ينسب إلى الأول الحق .

ونزهه تعالى عن الشوق ؛ إذ لا يمكن أن يغيب عنه شيء .

وبيِّن أنه عاشق لذاته ، معشوق لذاته ، من غير وقوع كثرة فيه .

وأنه معشوق أيضاً لغيره ، بحسب إدراك الغير له .

واعترض الفاضل الشارح:

[ بأن الحب :

إن كان هو الإدراك ، كان قولكم :

إدراك الكامل يوجب حبه .

استدلالاً بالشيء على نفسه .

و إن كان غيره ، كان إدراك الأول لكماله ، مخالفاً لإدراك غيره لكمال آخر .

والمختلفات لا يجب اشتراكها في الأحكام .

فإذن مو جياً للحب .

و إدراكه تعالى غير موجب له ] .

والحواب : أن الحب ليس هو الإدراك فقط .

بل هو إدراك المؤثـر ، من حيث هو مؤتـرٌ .

وإدراك الكمال ، إنما يوجب حبه ، لكون الكمال مؤثَّرًا .

ولما كان الكمال ، وإدراكه ، موجودين للأول تعالى ، حكموا بثبوت الحب هناك م (٢) هذه هي المرتبة الثانية .

وهي مرتبة العقول .

وإنما لم ينسب الشوق إليها لبراءتها عن القوة .

ولا إلى التالين من خُلَّص أوليائه القديسين .

شوق .

(٣) وبعد المرتبتين مرتبة العشاق المشتاقين .

فهم ، من حيث هم عشاق ، قد نالوا نيلا ما ، فهم ملتذون .

ومن حيث هم مشتاقون ، فقد يكون لأصناف منهم أذى ما .

ولما كان الأَذى من قِبَله ، كان أذى لذيذًا .

وقد تُحاكِي مثلَ هذا الأَذى ، من الأُمور الحسية محاكاةً بعيدة جدًّا ، حالُ أَذى الحِكةِ ، والدغدغة .

فلربما خيل ذاك شيئاً بعيدًا منه .

(٣) أقول : وهذه هي المرتبة الثالثة .

وهي مرتبة :

النفوس الناطقة الفلكية .

والكاملة الإنسانية ، ما دامت في الأبدان .

وقد أثبت لهم العشق والشوق معـًا .

وبحسب الشوق ، الأذي .

وذكر أن الأذى لما كان من قبل المعشوق ، كان أذى لذيذاً .

والأذى الذى يصل من المعشوق إلى العاشق ، إنما بكون عنده لذيذاً ؛ لأنه يتصور وصول أثر المعشوق به إليه ؛ ووصول الأثر ، أثر الهصول .

وشبه هذا الأذى اللذيذ ، بأذى الحكة والدغدغة .

ثم ذكر أن ذلك تشبيه بعيد .

وذلك لوجهين :

أحدهما : أن الأذى واللذة في الدغدغة جسمانيان .

ومثل هذا الشوق مبدأ حركة ما ، فإن كانت تلك الحركة مخلِّصة إلى النيل ، بطل الطلب ، وحقت البهجة .

والنفوس البشرية ، إذا نالت الغبطة العليا ، في حياتها الدنيا ، كان أُجلُ أحوالها ، أن تكون عاشقة مشتاقة ، لا تخلص عن علاقة الشوق ، اللهم في الحياة الأُخرى .

(٤) ويتلو هذه النفوس نفوس أخرى بشرية ، مترددة :

بين جهتي الربوبية .

والسفالة على درجاتها .

ثم يتلوها النفوس المغموسة في عالم الطبيعة المنحوسة ، التي لا مفاصل لرقامها المنكوسة "

وههنا عقليان .

والثانى : أن الأذى واللذة فى الدغدغة متباينان فى الوجود والحس ، لايميز بينهما لتعاقبهما ، فيتخيلهما معاً .

وههنا متحدان .

والباقي ظاهر

<sup>(</sup> ٤ ) أقول : وهاتان المرتبتان هما الباقيتان .

وهما مرتبا النفوس الناطقة :

المتوسطة .

والناقصة .

والشوق فى المرتبة الأخيرة ، هوسبب نأذيها فى المعاد ، على ما مر ، وألفاظه ظاهرة .

## الفصل التاسع عشر تـنـبـيه

(١) فإذا نظرت في الأمور وتأملتها ، وجدت لكل شيء من الأشياء الجسمانية : كمالا ، يخصه .

وعشقاً إراديًّا ، أو طبيعيا ، لذلك الكمال .

وشوقاً طبيعيًّا أو إراديا إليه إذا ما فارقه ، رحمة من العناية الأولى على النحو الذي هي به عناية .

فهذه جملة ، وتجد في العلوم المفصلة لها ، تفصيلا "

(1) أقول : لما فرغ من بيان مقاصده ، وقد تقرر فى أثناء ذلك :

ثبوت العشق للجواهر العاقلة . والشوق لبعضها .

أراد أن ينبه على ثبوتهما لباقى النفوس والقوى الجسانية ، فذكر ذلك إجمالا ، وأحال النفصيل على العلوم المفصلة ، المشتملة على إثبات الكمالات :

الأولى والثانية لجميع أنواع الأجسام : البسيطة والمركبة .

وكيفية حركاتها نحوها : بالإرادة والطبيعة .

وذلك يدل على كون تلك الكمالات مؤتَّرة عندها ، فهى عاشقة بالقياس إليها . ومشتاقة إلىها إذا فارقتها .

وألفاظه ظاهرة .

وللشيخ رسالة لطيفة في العشق ، بين فها سريانه في جميع الكاثنات° .

ولعل - إن ساعد الحظ وواق الأجل - أحققها قهى هندى منسوعة من أصل فى دار الكتب المصرية .
 (الحقق)

# النمط. التاسع فى مقامات العارفين\*

الفصل الأول

تنبيه

(١) إن للعارفين مقامات ودرجات يُخصون بها وهم فى حياتهم الدنيا ، دون غيرهم ، فكأنهم وهم فى جلابيب من أبدانهم ، قد نضوها وتجردوا عنها ، إلى عالم القدس .

لما أشار في النمط المتقدم إلى ابتهاج الموجودات بكمالاتها المختصة بها ، على مراتبها .

أراد أن يشير في هذا النمط إلى أحوال أهل الكمال من النوع الإنساني ، ويبين كيفية ترقيهم في مدارج سعاداتهم .

ويذكر الأمور العارضة لهم في درجاتهم .

وقد ذكر الفاضل الشارح أن في هذا الباب أجل ما في هذا الكتاب ، فإنه رتب فيه علوم الصوفية ، ترتيبًا ما سبقه إليه مَن قبله ، ولا لحقه مَن بعده .

(١) أقول : الجلباب : الملحفة .

والجلباب : ما يتغطى به من ثوب وغيره .

ونضا الثوب : خلعه .

والمراد من قوله :

[ فكأنهم وهم فى جلابيب من أبداتهم ، قد نضوها ، وتجردوا عها إلى عالم القدس ] .

ولهم أمور خفية فيهم .

وأمور ظاهرة عنهم يستنكرها من ينكرها . ويستكبرها من يعرفها .

ونحن نقصها عليك .

(۲) وإذا قرع سمع في القرعه ، وسرد عليك في السمعه ،
 قصة لسلامان ، وأسمال .

أن نفوسهم الكاملة . وإن كانت فى ظاهر الحال . ملتحفة بجلابيب الأبدان ، لكها كأن قد خلعت تلك الجلابيب، وتجردت عن جميع الشوائب المادية ، وخلصت إلى عالم القدس متصلة بتلك الذوات الكاملة البريئة ، عن النقصان والشر.

ولهم أمور خفية فيهم :

هي مشاهداتهم لما تعجز عن إدراكه الأوهام ، وتكل عن بيانه الألسنة .

وابتهاجاتهم بما لا عين رأت ولا أذن سمعت .

وهو المراد من قوله عز من قائل :

[فَلا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أَخْفِي لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَغْيُنِ]

وأمور ظاهرة عنهم ، هي آثار كمال ، وإكمال ، تظهر منَّ أقوالهم وأفعالهم . وآيات تختص بهم ، التي من جملها ما يعرف :

بالمعجزات .

بسبرات . والكرامات .

وهي أموو : [يستنكرها من ينكرها .

أى لايسكن إلىها قلب من لا يعرفها ، ولا يقربها .

[ ويستكبرها من يعرفها ] .

أى يستعظمها من يقف عليها ويقربها

(٢) أقول : سَرَدَ الحديث : أنَّى به على وِلائه .

وفلان يسرد الحديث : إذا كان جيد السياق له .

## فاعلم أن «سلامان » مثل ضرب لك .

و « سلامان » شجرة ، واسم لموضع ، وهو أيضًا من أسماء الرجال .

و والإبسال»: التحريم.

وأبسلت فلاناً : إذا أسلمته للهلكة ، وأرهنته .

والنُّبُّسُلُ : الحبس والمنع .

وقيل : البسل : اللحى واللوم .

قال الفاضل الشارح في هذا الموضع :

[ إن ما ذكره الشيخ :

ليس من جنس الأحاجي التي يذكر فيها ، ما يختص مجموعها بشيء

اختصاصًا بعيدًا عن الفهم ، فيمكن الاهتداء منها إليه .

ولا هي من القصص المشهورة .

بل هما لفظتان وضعهما الشيخ لبعض الأمور.

وأمثال ذلك مما يستحيل أن يستقل انعقل بالوقوف عليه .

فإذن تكليف الشيخ حله يجرى مجرى التكليف بمعرفة الغيب] .

قال :

آ وأجود ما قيل فيه أن المراد :

ب « سلامان » : آدم عليه السلام .

و بروأبدال » الحنة .

فكأنه قال: المراد بآدم: نفسك الناطقة.

وبالجنة : درجات سعادتك .

وبإخراج آدم من الجنة ، عند تناول البُر : انحطاط نفسك عن تلك الدرجات ،

عند التفاتها إلى الشهوات ] .

وأقول : كلام الشيخ مشعر بوجود قصة يذكر فيها هذان الاسمان ، وتكون سيافتها مشتملة على ذكر طالب ما ، لمطلوب لا يناله إلا شيئًا ،

## وأن « إبسالا » مثل ضرب لدرجتك في العرفان إن كنت من أهله .

ويظفر بذلك النبل ، على كمال بعد كمال ،

امكن:

تطبيق « سلامان « على ذلك الطالب :

وتطبيق « أبسال » على مطلوبه ذلك .

وتطبيق ما جرى بينهما من الأحوال ، على الرمز الذي أمر الشيخ بحله .

ويشبه أن تكون تلك القصة من قصص العرب ؛ فإن هاتين اللفظتين قد تجريان في أمثالهم، وحكاياتهم .

وقد سمعت بعض الأفاضل بـ ، خراسان ، بذكر أن ابن الأعرابي أورد في كتابه الموسوم ب: [النوادر]

قصة ذُكر فيها رجلان ، وقعا في أسر قوم :

أحدهما مشهور بالحبر، اسمه « سلامان » .

والآخر مشهور بالشر، من قبيلة جُرهمٍ.

فَهَدى «سلامان» لشهرته بالسلامة ، وأنقذ من الأسر .

وأبنسل الجُرهي ، لشهرته بالشيارة ؛ حتى هلك .

وسار منهما في العرب مثل يذكر فيه :

خلاص وسلامان و

و إنسال صاحبه .

وأنا لا أتذكر ذلك المثل ، ولم يتفق لى مطالعة القصة من الكتاب الذكور ، وهي على الوجه الذي سمعته ، غير مطابقة للمطلوب ههنا ، لكنها دالة على وقوع هاتين اللفظتين في نوادر وحكامات العرب.

فإن كان ذلك كذلك ، ف و سلامان ، و : أبسال ، ليسا تما وضعهما الشيخ على بعض الأمور ، وكلف غيره معرفة ما وضعه .

## ثم حل الرمز إن أطقت .

بل هو ذكر أنك سمعت تلك القصة ، فافهم من لفظتى «سلامان» و « أبسال » المذكورتين فها .

نفسك .

ودرجتك في العرفان .

ثم اشتغل بحل الرمز ، وهوسياقة القصة ، تجدها مطابقة لأحوال العارفين .

فإذن الأمر بحل الرمز ليس تكليفاً بمعرفة الغيب ، إنما هو موقوف على اسيّاع تلك القصة ، وحينئذ لعله يكون مما يستقل العقل بالوقوف عليه . والاهتداء إليه .

ثم إنى أقول : قد وقع لى بعد تحرير هذا الشرح قصتان منسوبتان إلى :

« سلامان »

و « أبسال »

إحداهما : وهي النّي وقعت أولا ، إلى "، ذُكر فيها أنه كان في قديم الدهر ، ملك :

ا ، يونان ،

و ۵ المروم ۵

والمصرة

وكان بصادقه حكيم ، فتح بتدبيره له ، جميع الأقاليم ، وكان الملك يريد ابناً يقوم مقامه ، من غير أن يباشر امرأة . فدبر الحكيم حتى تولد من نطقته فى غير رحم امرأة ، ابن له ، وسماه و سلامان » .

وأرضعته امرأة ، اسمها « أبسال ، وربته .

وهو بعد بلوغه عشقها ، ولا زمها ،

وهي دعته إلى نفسها ، وإلى الالتذاذ بمعاشرتها .

ونهاه أبوه عنها ، وأمره بمفارقتها ، فلم يطعه .

وهربا معاً إلى ما وراء بحر المغرب .

وكان للملك آلة يطلع بها على الأقاليم ، وما فيها ، ويتصرف فى أهلها ، فاطلع بها عليهما ، ورق لهما ، وأعطاهما ما عاشا به ، وأهملهما مدة .

ثم إنه غضب من تمادى ﴿ سلامان ﴾ فى ملازمة المرأة ، فجعلها بحيث يشتاق كل إلى صاحبه ، ولا يصل إليه ، مع أنه يراه ، فتعذبا بذلك ، وفطن ﴿ سلامان ﴾ به ، ورجع إلى أبيه معذراً .

ونبهه أبوه على أنه لا يصل إلى الملك الذى رشح له ، مع عشقه و أبسال » الفاجرة ، وإلفه لها .

فأخذ « سلامان » و « أبسال » كل منهما يد صاحبه ، وألقيا نفسيهما فى البحر ، فخلصته روحانية الماء بأمر الملك ، بعد أن أشرف على الهلاك .

وغرقت ۾ أبسال ۾ .

واغنم « سلامان » ففزع الملك إلى الحكيم فى أمره ، فدعاه الحكيم وقال : أطعنى ، أوصل ه أبسالا » إليك .

فأطاعه، وكان يريه صورتها فيتسلى بذلك، رجاء وصالها، إلى أن صار مستعدًا لمشاهدة صورة « الزهرة » فأراها الحكيم له ، بدعونه لها ، فشغفها حبًا، وبقيت معه أبدأ ، فنفر عن خيال « أبسال » واستعد للملك بسبب مفارقتها ، فجلس على سرير الملك .

وبني الحكيم الهرمين ، بإغانة الملك .

واحد للملك .

وواحد أنفسه .

ووضعت هذه القصة ، مع جثتيهما ، فيهما ، ولم يتمكن أحد من إخراجها ، غير أرسطو ؛ فإنه أخرجها بتعليم أفلاطون ، وسد الباب .

وانتشرت القصة ، ونقلها حنين بن إسحاق ، من اليوناني إلى العربي .

وهذه قصة اخترعها أحد من عوام الحكماء لينسب كلام الشيخ إليه ، على وضع لايتعلق بالطبع .

وهي غير مطابقة لذلك .

لأنها تقتضى أن يكون الملك : هو العقل الفعال .

والحكيم هو الفيض الذي يفيض عليه مما فوقه .

و « سلامان » هو النفس الناطقة ؛ فإنه أفاضها من غير تعلق بالجسهانيات . و « أبسال » هو القوة البدنية الحيوانية التي بها تستكسل النفس ، وتألفها . وعشق « سلامان » لـــ « أبسال » ميلها إلى اللذات البدنية .

ونسبه « أبسال » إلى الفجور ، تعلقها بغير النفسالمتعينة بمادتها ، بعد مفارقة النفس . وهربهما إلى ما وراء بحو المغرب . انغماسهما فى الأمور الفائية البعيدة عن الحق . وإهمالهما مدة مرور زمان علهما ، لذلك .

وتعذيبهما بالشوق مع الحرمان ، وهما متلاقيان ؛ بقاء ميل النفس مع فتور القوى ، عن أفعالها ، بعد سن الانحطاط .

ورجوع «سلامان» لأبيه ؛ التفطن للكمال : والندامة على الاشتغال بالباطل . وإلقاء نفسهما فى البحر، تورطهما فى الهلاك .

أما البدن : فلانحلال القوى والمزاج .

وأما النفس : فلمشايعتها إياه .

وخلاص « سلامان » ؛ بقاؤها بعد البدن ، واطلاعه على صورة « الزهرة » التذاذها بالابتهاج بالكمالات العقلية ، وجلوسه على سرير الملك ؛ وصولها إلى كمالها الحقيقي .

والهرمان الباقيان على مرور الدهر ؛ الصورة والمادة الجسمانيتان ، فهذا تأويل القصة . و « سلامان » مطابق لما عني الشيخ .

وأما ﴿ أَبِسَالَ ﴾ فغير مطابق ؛ لأنه أراد به درجة العارف في العرفان .

فههنا مثل لما يعوقه عن العرفان والكمال .

فبهذا الوجه ، ليست هذه القصة مناسبة لما ذكره الشيخ .

وذلك يدل على قصور فهم واضعها عن الوصول إلى فهم غرضه منها .

وأما القصة الثانية : وهى التي وقعت إلى أن بعد عشرين سنة من إتمام الشرح . وهى منسوبة إلى الشيخ ، وكأنها هى التي أشار الشيخ إليها ؛ فإن أبا عبيدة الجرجاني ، أورد في فهرست تصانيف الشيخ :

ذكر قصة « سلامان وأبسال » ، له .

### وحاصل القصة :

أن « سلامان » و « أبسال » كانا أخوين شقيقين .

وكان « أبسال » أصغرهما سننًا : وقد تربى بين يدىأخيه ، ونشأ صبيحالوجه، عاقلا، متأدبًا ، عالما ، عفيفًا ، شجاعًا .

وقد عشقته امرأة « سلامان » وقالت ل » سلامان » اخلطه بأهلك لبتعلم منه أولادك . فأشار عليه « سلامان » بذلك .

وأبى «أبسال » عن مخالطة النساء .

فقال له « سلامان » : إن امرأتى لك بمنزلة أم ، ودخل علمها ، وأكرمته ، وأظهرت عليه بعد حين ، فى خلوة ، عشقها له ، فانقبض « أبسال » من ذلك ، ودرت أنه لايطاوعها .

فقالت لـ « سلامان » : زوج أخاك بأختى ، فأملكه بها . وقالت لأختها : إنى مازوجتك بـ » أبسال » ليكون لك خاصة دونى ، بل لكى أساهمك فيه .

وقالت لـ « أبسال » : إن أختى بكر حبية لا تدخل علمها مهاراً ، ولا تكلمها إلا بعد أن تستأنس بك .

وليلة الزفاف ، باتت امرأة « سلامان » فى فراش أختها ، فدخل ، أبسال ، عليها ، فلم تملك نفسها ، فبادرت تضم صدرها إلى صدره ، فارتاب « أبسال ، وقال فى نفسه : إن الأبكار الحفرات لا يفعلن مثل ذلك .

وقد تغيم السهاء فى الوقت بغيب مظلم، فلاح فيه برق، أبصر بضوئه وجهها فأزعجها، وخرج من عندها ، وعزم على مفارقتها .

وقال لـ ه سلامان ه : إنى أربد أن أفتح لك البلاد ، فإنى قادر على ذلك ، وأخذ جيشاً ، وحارب أنما ، وفتح البلاد لأخيه برًّا وبحرًّا، شرقاً وغرباً ، من غير منة علبه . وكان أول ذى قرنين استولى على وجه الأرض . ولما رجع إلى وطنه ، وحسب أنها نسيته ، عادت إلى المعاشقة ، وقصدت معانقته ، فأبي وأزعجها .

وظهر لهم عدو ، فوجه وسلامان ، وأبسالا ، إليه ، في جيوشه ، وفرقت المرأة في رؤساء الجيش أموالا ، ليرفضوه في المعركة ، ففعلوا ، وظفر به الأعداء ، وتركوه جريحا وبه دهاء ، حسبوه ميتا ، فعطفت عليه مرضعة من حيوانات الوحش ، وألقمته حلمة ثديها ، واغتذى بذلك إلى أن انتعش وعوفي .

ورجع إلى ا سلامان » وقد أحاط به الأعداء وأذلوه ، وهو حزين من فقد أخيه ، فأدركه ه أبسال » وأخذ الجيش والعدة، وكر على الأعداء ، وبددهم ، وأسر عظيمهم ، وسوَّى الملك لأخيه .

ثم واطأت المرأة ، طابخه ، وطاعمه ، وأعطتهما مالا ، فسقياه السم .

وَكَانَ صَدِّيقًا كَبِيرًا ، نَسَبًا ، وَعَلَمًا ، وعَمَلًا ۗ .

واغتم من موته أخوه ، واعتزل ملكه ، وفوض إلى بعض معاهديه ، وناجى ربه ، فأوحى إليه جلية الحال ، فسقى المرأة ، والطابخ ، والطاعم ، ثلاثتهم ، ما سقوا أخاه . ودرجوا .

فهذا ما اشتملت عليه القصة .

وتأويله :

أن «سلامان» مثل للنفس الناطقة .

و « أبسالا » للعقل النظرى المترقى إلى أن حصل عقلا مستفاداً ، وهو درجتها فى العرفان ، إن كانت تترقى إلى الكمال .

وامرأة و سلامان و القوة البدنية الأمارة بالشهوة والغضب ، المتحدة بالنفس ، صاثرة شخصًا من الناس .

وعشقها لــــ و أبسال ، ميلها إلى تسخير العقل ، كما سخرت سائر القوى ؛ ليكون مؤتمرًا لها في تحصيل مآربها الفانية .

وإباؤه ؛ انجذاب العقل إلى عالمه .

وأختها التي ملكتها . القوة العملية ، المسهاة بالعقل العملي . المطيع للعقل النظري،

وأخبها الَّى مَلَكُمُها ؛ القوة العملية ، المسهاة بالعقل العملى . المطبع للعقل النظرى، وهو النفس المطمئنة ،

وتلبيسها نفسها بدل أخمّها ؛ تسويل النفس الأمارة ، مطالبها الحسيسة ، وترويجها على أنها مصالح حقيقية .

والبرق اللامع من الغيم المظلم ؛ هي الخطفة الإلهية التي تسنح في أثناء الاشتغال بالأمور الفائية . وهي جذبة من جذبات الحق .

وإزعاجه للمرأة ؛ إعراض العقل عن الهوي ،

وفتحه البلاد لأخيه ؛ اطلاع النفس بالقوة النظرية على الجبروت والملكوت ، وترقيها إلى العالم الإلمى ، وقدرتها بالقوة العملية على حسن تدبيرها فى مصالح بدنها ، وفى نظم أمور المنازل ، والمدن .

ولذلك سهاه بـــ « أول ذى قرنين » فإنه لقب لمن كان بملك الحافقين .

ورفض الجيش له ؛ انقطاع التموى الحسية ، والحيالية ، والوهمية ، عنها عند عروجها إلى الملأ الأعلى ،

وفتور تلك القوى ؛ لعدم التفاته إلىها .

وتغذيته بلبن الوحش ؛ إفاضة الكمال إليه عما فوقه من المفارقات لهذا العالم ،

واختلال حال « سلامان » لفقده ٥ أبسالا ٥ ؛ اضطراب النفس عند إهمالها بتدبيرها شغلا مما تحمًا .

ورجوعه إلى أخيه ؛ التفات العقل إلى انتظام مصالحه فى تدبيره البدن .

والطابخ : هو القوة الغضبية ، المشتعلة عند طلب الانتقام .

والطاعم : هو القوة الشهوية الجاذبة لما يحتاج إليه البدن .

وتواطؤهم على هلاك ٥ أبسال ٥ ، إشارة إلى اضمحلال العقل في أرذل العمر ، مع استعمال النفس الأمارة إياهما ، لازدياد الاحتياج بسبب الضعف والعجز

وإهلاك و سلامان ، إياهم ، ترك النفس استعمال القوى البدنية ، آخر العمر ، وزوال هيجان الغضب والشهوة ، و انكسار غاذيتهما .

#### الفصل الثاني

#### تنبسيه

(١) المعرض عن متاع الدنيا وطيباتها يخص باسم :

«الزاهد».

واعتزاله الملك وتفويضه إلى غيره ؛ انقطاع تدبيره عن البدن ، وصير ورة البدن تحت تصرف غيره .

وهذا التأويل مطابق لما ذكره الشيخ .

وتما يؤيد أنه قصد هذه القصة . أنه ذكر فى رسالته ه فى القضاء والقدر » قصة « سلامان وأبسال » .

وذكر فيهما حديث لمعان البرق من الغيم المظلم الذى أظهر لـــ ه أبسال " وجه امرأة « سلامان " حتى أعرض عنها .

فهذا ما اتضح لنا من أمر هذه القصة .

وما أوردت القصة بعبارة الشيخ ؛ لئلا يطول الكناب .

(١) أقول : طالب الشيء يبتدئ :

بإعراض عما يعتقد أنه يبعد عن المطلوب .

ثم بإقبال على ما يعتقد أنه يقرب إليه .

وينهى عند وحدان المطلوب

فطالب الحق يلزمه فى الابتداء أن يعرض عما سوى الحق ، لا سيا ما يشغله عن الطلب أعنى متاع الدنيا وطيباتها .

ثم يقبل على ما يعتقد أنه يقربه مر الحق .

وهو عند الجمهور أفعال مخصوصة ، هي العبادات .

والمواظب على فعل العبادات ، من القيام والصيام ونحوهما ، يخص باسم :

« العابد » .

والمنصرف بفكره إلى قدس الجبروت ، مستديماً لشروق نور الحق في سره ، يخص باسم :

ه العارف ».

وقد يتركب بعض هذه مع بعض 🛪

فهذان هما: الزهد والعبادة ، باعتبار .

والتبرّى والتولّى، باعتبار .

ثم إنه إذا وجد الحق ، فأول درجات وجدانه ؛ هي المعرفة .

فإذن أحوال طلاب الحق ، هي هذه الثلاثة .

ولذلك ابتدأ الشيخ بتعريفها .

ثم إن هذه الأحوال قد توجد فى الأشخاص على سبيل الانفراد ، وقد توجد على سبيل الاجبّاع . وذلك بحسب اختلاف الأعراض والاجتّاعات .

الثنائية تكون ثلاثة .

والثلاثية وإحداً .

وإلى ذلك أشار الشيخ بقوله :

[ وقد يتركب بعض هذه مع بعض ]

### الفصل الثالث

#### تنبيه

(۱) الزهد عند غير العارف معاملة ما ، كأنه يشترى بمتاع الدنيا ، متاع الآخرة .

وعند العارف تنزه ما ، عما يشغل سره عن الحق ، وتكبر على كل شيء غير الحق .

والعبادة عند غير العارف معاملة ما ، كأنه يعمل فى الدنيا لأجرة يأخذها فى الآخرة ، هي الأجر والثواب .

وعند العارف رياضة ما ، لِهِ مَمِه وقوى نفسه المتوهمة والمتخيلة ليجرها بالتعويد عن جناب الغرور ، إلى جناب الحق . فتصبر مسالمة للسر الساطن ، حما يستجل الحق لا تنازعه .

(١) أقول : لما أشار إلى وجود التركيب بين الأحوال الثلاثة ، أراد أن ينبه على

غرض :

العارف

وغير العارف

من الزهد ، والعبادة .

ليتمايز الفعلان بحسبه .

فذكر أن الزهد والعبادة من غير العارف معاملتان :

فإن الزاهد غير العارف ؛ يجرى عجرى تاجر يشرى مناعاً بمناء .

والعابد غير العارف ؛ يجرى مجرى أجير يعمل عملا لأخذ أجرة ،

فالَفعلان محتلفان ؛ لكن الغرض واحد .

وأما العارف : فزهده فى الحالة آلتى يكون فيها متوجها إلى الحق : معرضاً عما سواه ، تنزه عما يشغله عن الحق، إيثاراً لما قصده . فيخلص السر إلى الشروق الساطع ، ويصير ذلك ملكة مستقرة ، كلما شاء السر اطلع إلى نور الحق غير مزاحم من الهمم. بل مع تشييع منهاله ، فيكون بكليته منخرطاً في سلك القدس ،

# الفصل الرابع

### إشارة

(۱) لما لم يكن الإنسان بحيث يستقل وحده ، بأمر نفسه ، إلا بمشاركة آخر من بنى جنسه ، وبمعاوضة ومعارضة تجريان بينهما ، يفرغ كل واحد منهما لصاحبه عن مهم ، لو تولاه بنفسه لازدحم على الواحد كثير .

وفى الحالة التى يكون فيها ملتفتاً عن الحق إلى ما سواه ، يكبر على كل شىء غير الحق ، احتقاراً لما دونه .

وأما عبادته فارتياض لهممه التي هي مبادئ إرادته ، وعزماته الشهوانية والغضبية ، وغيرهما ؛ ولمُوى نفسه الحيالية والوهمية .

ليجرها جميعاً عن الميل إلى العالم الجسهاني ، والاشتغال به ؛ إلى العالم الحقيقي . مشيعة إياه عند توجهه إلى ذلك العالم .

ولتصير تلك القوى معودة لذلك التشييع ، فلا تنازع العقل ، ولا تزاحم السر ، حالة لشاهدة .

فيخلص العقل إلى ذلك العالم .

ويكون جميع ما تحته من الفروع والقوى منخرطة معه ، فى سلك التوجه إلى ذلك الحانب .

 (١) أقول : لما ذكر في الفصل المتقدم أن الزهد والعبادة إنما يصدران عن غير العارف لاكتساب الأجر والنواب في الآخرة .

أراد أن يشير إلى إثبات الأجر والثواب المذكورين .

وكان مما يتعسر إن أمكن .

وجب أن يكون بين الناس معاملة وعدل ، يحفظه شرع ، يفرضه شارع متميز باستحقاق الطاعة : لاختصاصه بآيات تدل على أنها من عند ربه .

فأثبت النبوة والشريعة ، وما يتعلق بهما على طريقة الحكماء ؛ لأنه متفرع عليهما . وإثبات ذلك منى على قواعد :

وتقريرها أن نقول :

الإنسان لا يستقل وحده بأمور معاشه ، لأنه يحتاج إلى :

غذاء .

ولباس .

ومسكن .

وسلاح .

لنفسه ، ولن يعوله من أولاده الصغار ، وغيرهم . وكلها صناعية ، لايمكن أن يرتبها صانع واحد ؛ إلا فى مدة لا يمكن أن يعيش تلك المدة فاقداً إياها، أويتعسر إن أمكن .

لكنها تتيسر لجماعة يتعاونون ويتشاركون في تحصيلها.

يفرغ كل واحد مهم لصاحبه عن بعض ذلك ، فيم :

بمعارضة : وهي أن يعمل كل واحد مثل ما يعمله الآخر .

ومعاوضة : وهي أن يعطى كل واحد صاحبه من عمله ، بإزاء ما يأخذه منه ، من عمله .

فإذن الإنسان بالطبع محتاج في تعيشه إلى اجمّاع وؤد إلى صلاح حاله .

وهو المرد من قولهم :

[ الإنسان مدنى بالطبع]

والتمدن فى اصطلاحهم ، هو هذا الاجتماع . فهذه قاعدة .

جمعداری اموال مراز تحقیقات کامپیوتری طوم اسلامی ووجب أن يكون للمحسن والمسىء جزاء من عند ربه القلير الخمر .

## فوجب معرفة:

ثم نقول :

واجماع الناس على التعاون لا ينتظم إلا إذا كان بيهم :

معاملة .

وعدل

لأن كل واحد يشتهي ما يحتاج إليه .

ويغضب على من يزاحمه في ذلك .

وتدعوه شهوته وغضبه ، إلىالجور على غيره .

فيقم من ذلك ، الهرج ، ويختل أمر الاجتماع :

أما إذا كان معاملة وعدل متفق علمهما ، لم يكن كذلك .

فإذن لا مد منهما .

والمعاملة والعدل لا يتناولان الجزئيات غير المحصورة ، إلارإذا كانت لها قوانبن كلية .

وهي الشرع .

فإذن لا بد من شريعة .

والشريعة في اللغة : مورد الشارية .

وإنما سمى المعنى المذكور بها ؛ لاستواء الجماعة نى الانتفاع منه . وهذه مقدمة

ثم نقول :

والشرع لا بد له من واضع يقنن تلك القوانين ، ويقررها على الوجه الذي ينبغي ، وهو الشارع .

ثم إن الناس لوتنازعوا فى وضع الشرع ، لوقع الهرج المحذورمنه .

فإذن يجب أن يمتاز الشارع منهم باستحقاق الطاعة ، ليطيعه الباقون ، في قبول الشريعة .

المجازى .

## والشارع .

واستحقاق الطاعة إنما يتقرر بآيات تدل على كون الشريعة من عند ربه .

وتلك الآيات هي معجزاته .

وهي :

إما قولية .

وإما فعلية .

والخواص للقولية أطوع .

والعوام للفعلية أطوع .

ولا تتم الفعلية مجردة عن القولية؛ لأن النبوة والإعجاز لا يحصلان من غير دعوة إلى خبر .

فإذن لابد من شارع هونبي ذومعجزة .

وهذه قاعدة ثالثة .

ثم إن العوام وضعفاء العقول يستحقرون اختلال العدل النافع فى أمور معاشهم بحسب النوع ، عند استبلاء الشوق علمهم إلى ما يحتاجون إليه بحسب الشخص فيقدمون على مخالفة الشرع .

وإذن كان للمطيع والعاصى ثواب وعقاب أخريان ، بحملهم الرجاء والحوف على الطاعة ، وترك المعصية .

فالشريعة لاتنتظم بدون ذلك ، انتظامها به .

فإذن وجب أن يكون للمحسن والمسيء جزاء من عند الإله :

القدير على مجازاتهم .

الحببر بما يبدونه أو يخفونه .

من أفكارهم .

وأقوالهم .

وأفعالهم .

ووجب أن تكون معرفة الحجازى والشارع واجبة على الممتثلين للشريعة ، فى الشريعة.

ومع المعرفة سبب حافظ. للمعرفة .

ففرضت عليهم العبادة المذكورة المعبود ، وكررت عليهم ليستحفظ التذكير بالتكرير .

والمعرفة العامية قلما تكون يقينية ، فلا تكون ثابتة ، فوجب أن يكون معها سبب حافظ لها .

وهو التذكار المقرون بالتكرار .

والمشتمل علمهما إنما يكون عبادة مذكرة ، للمعبود ، مكررة فى أوقات متتالية ؛ كالصلاة ، وما يجرى مجراها . حي

فإذن بجب أن يكون النبي داعياً .

إلى التصديق بوجود خالق ، قدير ، خبير .

وإلى الإيمان بشارع مبعوث من قبله ، صادق .

وإلى الاعتراف بوعد ووعيد أخرويين .

وإلى القيام بعبادات يُلذكر فيها الحالق بنعوت جلاله .

وإلى الانقياد لقوانين شرعية يحتاج إليها الناس فى معاملاً به ، حتى تستمر بذلك الدعوة إلى العدل المقيم لحياة النوع .

وهذه قاعدة رابعة .

ثم إن جميع ذلك مقدر فى العناية الأولى لاحتباج الحلق إليه فهوموجود فى جميع الأوقات والأزمنة .

وهو المطلوب .

وهو نفع لا يتصور نفع أعم منه .

وقد أضيف لممتثلى الشرع ، إلى هذا النفع العظيم الدنيوى، الأجر الجزيل الأخروى ، حسيا وُعدوه .

وأضيف للعارفين منهم ، إلى النفع العاجل والأجر الآجل ، الكمال الحقيق المذكور . فانظر :

إلى الحكمة : وهي تبقية النظام على هذا الوجه .

حتى اشتهرت الدعوة إلى العدل المقم لحياة النوع .

ثم زيد لمستعمليها بعد النفع العظم في الدنيا ، الأجرُ الجزيل في الأخرى .

ثم زيد للعارفين من مستعمليها المنفعة التي خصوا بها ، فما هم مولون وجوههم شطره .

ثم إلى الرحمة : وهي إبقاء الأجر الجزيل ، بعد النفع العظيم .

وإلى النعمة ، وهي الابتهاج الحقيقي المضاف إليهما .

تلحظ جناب مفيض هذه الحيرات ، جنابًا تبهرك عجائبه .

أى تغليك وتدهشك .

ثم أقم : أى أقم الشرع .

واستقم:

أي في التوجه إلى ذلك الحناب القدسي .

واعترض الفاضل الشارح ، فقال :

[ إن عنيتم بالوجوب في قولكم :

ه لمًّا احتاج الناس إلى شارع وجب وجوده » .

الوجوب الذاتي ، فهو محال .

وإن عنيتم به أنه واجب على الله تعالى ، كما يقوله المعتزلة ، فهو ليس بمذهبكم ، وإن عنيتم به أن ذلك سبب للنظام الذي هو خير ما ، وهو الله تعالى مبدأ كل خير ، فإذن وجب وجود ذلك عنه .

فهوأيضًا باطل ؛ فإن الأصلح ليس بواجب أن يوجد ؛ وإلا لكان الناس كلهم مجبولين على الحير ؛ فإن ذلك أصلح .

فانظر:

إلى الحكمة .

## ثم إلى الرحمة .

وأيضًا قولكم :

المعجزات دالة على كون الشارع من قبل الله ، غير لاثق بكم .

لأن سبب المعجزات عندكم أمر نفسانى يحصل للأنبياء ، ولأضدادهم من السحرة ، كما يجيء في النمط العاشر .

ويمتاز النبي عن ضده بدعوته إلى الخير ، دون الشر .

والنمييز بين الحير والشرعفلي .

فإذن لا دلالة للمعجزات على كون أصحابها أنبياء .

وأيضًا : القول :

بأن المعجز دال عني صدق صاحبه .

مبنى على القول بالفاعل المختار ، العالم بالجزئيات الزمانية .

وأنتم لا تقولون به .

وأيضًا : القول :

بالعقاب على المعاصى .

لا يستقيم على أصولكم: فإن عقاب العاصى عندكم ، هو ميل نفسه المشتاقة
 إلى الدنيا ، مع فواتها عنها .

ويلزمكم أن نسيان العاصى لمعصيته ، يقتضى سقوط عقابه ] .

والجواب على أصولم :

أما عن الأول:

فبأن نقول : استناد الأفعال الطبيعية إلى غاياتها الواجبة، مع القول بالعناية الإكّمية على الوجه المذكور ، كاف في إثبات أنية تلك الأفعال .

ولذلك يعللون الأفعال بغاياتها ، كتعريض بعض الأسنان مثلا لصلاحية المضغ التي هي غاياتها .

والنعمة .

تلحظ، جناياً تبهرك عجائبه.

ثم أقم ، واستقم .

فلولاكون تلك الغاية مقتضية لوجود الفعل ، لما صح التعليل بها .

وأما قوله : [ الأصلح ليس بواجب]

فنقول عليه :

الأصلح بالقياس إلى الكل ، غير الأصلح بالقياس إلى البعض .

والأول واجب

دون الثانى .

وليس كون الناس مجبولين على الخير ، من ذلك القبيل ، كما مر .

وأما عن الثانى .

فبأن نقول: الأمور الغريبة التي منها المعجزات:

قولية .

وفعلية .

کما مر .

والمعجزات الحاصة بالأنساء ، لست بالفعلية المحضة .

فإذن اقتران الفعلية بالقولية ، خاص بهم ، وهو دال على صدقهم .

وأما عن الثالث :

فبأن نقول ؛ مضافاً إلى ما مرمن القول ؛ في العلم ، والقدرة :

إن مشاهدة المعجزات : التي هي آثار لنفوس الأنبياء ، دالة على كمال تلك النفوس ،

فهي مقتضية لتصديق أقوالهم .

وأما عن الرابع :

فبأن نقول :

ارتكاب المعاصي يقتضي وجود ملكة راسخة في النفس ، هي المقتضية لتعذيبها .

### الفصل الخامس

#### إشــارة

(١) العارف يريد الحق الأول لا لشيء غيره ، ولا يؤثر شيئاً
 على عرفانه .

وتعبدُه له فقط. ، ولا أنه مستحق للعبادة ، ولا أنها نسبة شريفة إليه .

ونسيان الفعل لا يكون مزيلا لتلك الملكة ، فلا تكون مقتضية لسقوط العقاب .

ثم اعلم : أن جميع ما ذكره الشيخ من :

أمور الشريعة .

والنبوة .

ليست مما لا يمكن أن يعيش الإنسان إلا به ، إنما هي أمور لا يكمل النظام المؤدى إلى صلاح حال العموم ، في :

المعاش .

والمعاد .

إلا يها .

والإنسان يكفيه فى أن يعيش، نوع من السياسة لحفظ اجتماعهم الضرورى وإن كان ذلك النوع ، منوطنًا بتغلب أو ما يجرى مجراه .

والدليل على ذلك تعيش سكان أطراف المعمورة بالسياسات الضرورية .

(١) أقول : لما ذكر غرض :

العارف .

وغير العارف .

من الزهد .

والعبادة .

لا لرغبة أو رهبة .

وإن كانتا ، فيكون المرغوب فيه

وأثبت مبادى عرضي غيره .

أعنى الثواب .

والعقاب .

أشار في هذا الفصل إلى غرض العارف فها يقصده ، فنقول :

للعارف بالكمال الحقيقي حالتان بالقياس إليه :

إحداهما : لنفسه خاصة ، وهي محبته لذلك الكمال .

والثانية : لنفسه وبدنه جميعيًّا ، وهي حركته في طلبالقربة إليه .

والشيخ :

عبر عن الأول : بالإرادة .

وعن الثانى : بالتعبد .

وذكر أن :

إرادة العابد .

وتعبده .

يتعلقان بالحق الأول جل ذكره لذاته ، ولا يتعلقان بغيره ، لذات ذلك الغير .

بل إن تعلقا بغير الحق ، تعلقا لأجل الحق أيضًا .

فقوله : [ العارف يريد الحق الأول لا لشيء غيره ] .

بيان لتعلق إرادته بالحق لذاته .

وقوله : [ ولا يؤثر شيئا على عرفانه ] .

أى لا يؤثر شيئًا غير الحق على عرفانه ؛ فإن الحق مؤثّر على عرفانه ؛ لأن العرفان ليس بمؤثر لذاته عند العارف ، على ، ما صرح به فيا يجي ، ، وهوقوله :

[ من آثر العرفان ، للعرفان ، فقد قال بالثاني] .

وكل ما هومؤثر وليس بمؤثر لذاته، فهو مؤثر لا محالة لغيره، فالعرفان مؤثر لغيره،وذلك الغير هو الحق لا غير . فإذن الحق مؤثر على العرفان .

أو المرهوب منه .

هو الداعي .

و إنما اختص العارف بأنه لايؤثر شيشًا غير الحق ، على عرفانه ؛ لأن غير العارف يؤثر نيل الثواب ، والاحتراز عن العقاب ؛ على العرفان .

فإنه يريد العرفان لأجلهما .

أما العارف فلا يؤثر شيئيًا عليه ، إلا الحق الذي هو فقط مؤثر لذاته ، بالقياس إليه . وقوله : [ وتعبده له فقط] .

إشارة إلى تعلق عبادة العارف أيضاً بالحق فقط .

فإن قيل : هذا يناقض ما ذكره فها مر :

وهو أن عبادة العارف رياضة ، لقواه ، ليجرها إلى جناب الحق ، وهو غير ه .

فإن جرُّ القوى إلى جناب الحق ، ليس هو الحق ذاته .

قلنا: مراده ، ليس أن العارف لا يقصد في تعبده غير الحق مطلقاً . بل هو: أن العارف لا يقصد غير الحق بالذات .

ويقصد ــ إن قصد غيره ــ بالعرض ، ولأجل الحق ، كما مر .

فهذا حكم ، من حيث يلاحظ العارف نفسه ، بالقياس إلى الحق الأول الذي هو مراده لذاته .

ثم إذا لوحظ كل واحد :

من الحق .

والميادة .

بالقياس إلى الآخر .

وجد إسناد العبادة إلى الحق الأول واجبًا ، من الحهتين .

وأما باعتبار ملاحظة الحق ، بالقياس إلى العبادة ، فلما ذكره في قوله :

[ ولأنه مستحق للعبادة]

وأما باعتبار ملاحظة العبادة ، بالقياس إلى الحق ، فلما ذكره فى قوله : [ولأنها نسبة شريفة إليه] .

```
وذكر الفاضل الشارح ، في هذا الموضع :
                            [أن تعبد العارفين يكون:
                                          إما لذات الحق.
                                      أو لصفة من صفاته .
                                       أو لتكميل أنفسهم .
                                 وهي طبقات ثلاث مرتبة :
                               أشار الشيخ إلى الأولى بقوله :
                                        « وتعبده له فقط » .
                                         و إلى الثانية بقوله :
                                   و ولأنه مستحق للعبادة ، .
                                          وإلى الثالثة بقوله :
                     ٥ ولأنها نسبة شريفة إليه ١ . . . ] .
                                                    أقول:
في هذا التفسير نجويز أن يكون للعارف معبود بالذات غير الحق .
                            وباقى الفصل يدل على خلافه .
                                   ثم إن الشيخ أشار إلى :
            [ كون غرض العارف مخالفاً لأغراض غيره]
                         بقوله: [لالمرغبة، أو رهبة].
                                     أى لا لرغبة في الثواب .
                                      أو رهبة من العقاب .
```

وبيِّن فساد كون ذلك غرضاً بالقياس إلى العارف بقوله : [وإن كانت] .

### ويكون الحق ليس الغاية ، بل الواسطة إلى شيء غيره هو الغاية .

أى وإن كانت الرغبة ، أو الرهبة المذكورتان ، غايتين للعبادة .

فيكون الثواب المرغوب فيه .

أو العقاب المرغوب عنه .

هو الداعي إلى عبادة الحق .

وفيهما مطلوب عابد الحق .

ويكون الحق غير الغاية ، بل هو الواسطة إلى نيل الثواب ، والحلاص من العقاب، الذي هو الغاية .

وهو المطلوب.

فيكون هو المعبود بالذات ، لا الحق .

فهذا شرح هذا الفصل .

### قال الفاضل الشارح:

[ من الناس من أحال القول بكون الله تعالى مراداً لذاته ،وزعم أن الإرادة صفة لاتتعلق الا بالممكنات ؛ لأنها تقنفى ترجيع أحد طرفى المراد ، على الآخر .

وذلك لا يعقل إلا في المكنات ] .

#### : قال

[والشيخ أيضًا برهن فى أول « النمط السادس » على أن كل من يريد شيئًا، فلا بد أن يكون حصوله للمريد أولى من عدمه .

ويكون المقصود بالقصد الأول ، هو ذلك الحصول] .

#### وبى عله :

[أن كل مريد مستكمل .

فإذن كل من أواد الله تعالى ، لم يكن مراده هو الله تعالى ، بل استكمال ذاته ] .

#### وهو المطلوب دونه .

وأجاب عنهما :

[ بأنهما مصادرة على المطلوب .

لأنهما مبنيان على أن الإرادة لا تتعلق :

إلا بالمكن .

وإلا بما يستكمل به المربد .

وهو ما ادعاه المعترض ] .

ونحن نقول :

إنها تتعلق بالله ، لا بشيء غيره أيضًا .

وأقول : في بيان أن الإرادة المتعلقة بما يفعله المريد تقتضي :

إمكان المراد .

وإكمال المريد .

لالتعلق الإرادة به .

بل لكونه فعلا .

بن دعو

أو لكونه مستحصلا للمريد بإرادته

وههنا ليس المراد كذلك !

فإذن سقطت الاعتراضات.

# الفصل السادس

### إشارة

(١) المستَحِلُّ توسيطَ. الحق مرحوم من وجه ؛ فإنه لم يطعم لذة البهجة به ، فيستعطفها ، إنما معارفته مع اللذات المُخلَجة ، فهو حنون إليها غافل عما وراءها .

وما مثله بالقياس إلى العارفين ، إلا مثل الصبيان بالقياس إلى المحنكين ، فإنهم لما غفلوا عن طيبات يحرص عليها البالغون واقتصرت بهم المباشرة على طيبات اللعب ، صاروا يتعجبون من أهل الجد ، إذا ازورُّوا عنها ، عائفين لها ، عاكفين على غيرها .

<sup>(</sup>١) أقول : المخدَّج : الناقص .

يقال : أخلجت الناقة : إذا جاءت بولدها ناقص الحلق . والولد مُخدَّج .

والحنون : المشتاق .

وحنكته السن ، وأحنكته : أى أحكمته التجارب . فهو مُحنَنَّك ، ومُحنْنَك . وازورَّ عنه : عدل عنه .

وعاف الطعام أو الشراب : كرهه ، فلم يتناوله .

وعكف على الشيء : أقبل عليه مواظبًا .

وخوله الله الشيء : ملكه إياه .

وبعثر عنه : كشف عنه .

وطمح بصره إلى الشيء : ارتفع .

والقبقب : البطن .

والذبذب: الذكر.

كذلك من غض النقص بصره عن مطالعة بهجة الحق ، أعلق كفيه بما يليه من اللذات ، لذات الزور ، فتركها في دنياه عن كوه ، وما تركها إلا ليستأجل أضعافها .

و إنما يعبد الله تعالى ويطيعه ، ليخوِّله فى الآخرة شبعه منها ، فيُبعث إلى :

مطعم شهی .

ومشرب هنی .

وقد لاحظ الشيخ فيهما قول النبي عليه الصلاة والسلام :

[منْ وُقِيَ شَرَّ لَقُلْقِهِ ، وَقَبْقَبِهِ ، وَذَبْلَبه ، فَقَدْ وُقِيَ ] .

واللقلق: اللسان .

والشجون : جمع شجن ، وهو طريق الوادى .

والكد : الشدة في العمل ، وطلب الكسب .

والغرض من هذا الفصل تمهيد العذر لمن يجوز أن يجعل الحق واسطة في تحصيل آخر غيره ، وهو من يتزهد في الدنيا ، ويعبد الحق :

رغبة في الثواب .

أو رهية من العقاب .

ووجه العذر ، بيان نقصه في ذاته .

وفى عبارات الشيخ لطائف كثيرة ، تتبين للمتأمل فيها :

منها : وصف اللَّذَات الحسية بنقصان الحلقة ، وَهُوْ نَقْصَانَ لَا يَمَكُنُ أَنْ يَزُولُ .

ومنها : تشبیه من لم یقدر علی مطالعة البهجة الحقیقیة بالأعمی الذی یطلب شیئاً فانه ؛ فإنه یعلق یده بما بِلیه ، سواء کان ما أعلق به یده مطلوباً ، أو لم یکن .

ومنها : التنبيه على أن زهد غير العارف ، زهد عن كره ، فهو مع كونه في صورة الزهاد ، أحرص الحلق بالطبع ، على اللذات الحسية ؛ فإن التارك شيئا ليستأجل أضعافه أقرب إلى الطمع منه إلى القناعة .

ومنکح <sub>ای</sub>ی.

وإذا بُعثر عنه فلا مطمح لبصره في أُولاه وأُخراه، إلا إلى لذات قبقبه ، وذبذبه .

والمستبصر بهداية القدس فى شجون الإيثار ، قد عرف اللذة الحق ، وولى وجهه سمتها ، مسترحماً على هذا المأخوذ عن رشده إلى ضده .

و إن كان ما يتوخاه بكده ، مبذولا بحسب وعده .

### الفصل السابع إشارة

(١) أول درجات حركات العارفين ما يسمونه هم الإرادة . وهو ما يعترى المستبصر باليقين البرهاني .

ومها: نسبة همته إلى الدناءة والضعف ، فإن قوله: [ لامطمح لبصره] . مشعر بأنه أدنى منزلة من أن يستحق تلك اللذات الحسيسة .

ومنها : التعبير البليغ فى تخصيص لذة البطن والفرج ، بالذكر .

وقد ذكر في آخر الفصل:

[أن هذا الناقص المرحوم ينال ما يرجوه ويطلبه بكده، من اللذات الحسية . حسها وعده الأنبياء علمهم السلام] .

وقد أشار إلى كيفية ذلك في « النمط الثامن » حين ذكر إمكان تعلق نفوس البله بأجسام هي موضوعات لتخيلابهم .

وغير عن هذه السعادة ، بالسعادة التي تليق بهم .

(١) أقول: اعتراه: غشيه.

واعتلاق العروة الوثنى : الاعتصام بها .

أو الساكن النفس إلى العقد الإِيمانى .

من الرغبة في اعتلاق العروة الوثتي .

واعلم أن الشيخ أراد بعد ذكر مطالب العارفين وغيرهم ، أن يذكر أحوالهم المترتبة فى سلوكهم طريق الحق ، من بدء حركتهم إلى نهايتها ، التى هى الوصول إليه تعالى .

وأن يشرح ما يسنح لهم فى منازلهم .

فذكرها في أحد عشر فصلا متواليًا .

أولها : هذا الفصل .

وهو مشتمل على ذكر مبادئ حركاتهم .

فذكر أن الإرادة هي أولى درجاتهم ، المرتبة بحسب حركاتهم ، وهي المبدأ القريب من الحركة .

ومبدؤها:

تصور الكمال الذاتى ، الحاص بالمبدأ الأول ، الفائضة آثاره على المستعدين من خلقه، بقدر استعداداتهم .

والتصديق بوجوده تصديقاً جازماً مع سكون نفس .

سواء كان يقينيًّا مستفاداً من قياس برهاني .

أو كان إيماناً مستفاداً من قبول قول الأئمة الهادين إلى الله تعالى .

فإن كل واحد منهما اعتقاد ، يقتضي تحريك صاحبه في طلب ذلك الفيض .

ولما كانت الإرادة مترتبة على هذا التصديق ، عرفها بأنها :

حالة تعمَّرى بعد الاستبصار ، أو الفقد المذكور .

ثم صرح بأنها رغبة فى الاعتصام بالعروة الوثنى التى لا نزول ولا تتغير ، فهى مبدأ حركة السير إلى العالم القدسي .

وغايتها نيل روح الاتصال بذلك العالم .

واعلم أن الشيخ ذكر في و النمط الثالث و :

أن اللحركة الإرادية الحيوانية ، أربعة مبادئ مترتبة :

الإدراك .

فيتحرك سيره إلى القدس ، لينال من رَوح الاتصال . فما دامت درجته هذه فهو مريد \*

> الفصل الثامن إشمارة

(١) ثم إنه لبحتاج إلى الرياضة .
 والرياضة متوجهة إلى ثلاثة أغراض :

ثم الشوق ، المسمى بالشهوة أو الغضب .

ثم العزم ، المسمى بالإرادة الجازمة .

تُمِ[القوة المؤتمرة المنبئة ، في الأعضاء .

والحركة المذكورة ههنا إرادية ، لكنها ليست بحيوانية .

فلها من المبادئ المذكورة : الأولى .

وهوما عبر عنه بالاستبصار ، أوالعقد المقارن لسكون النفس .

والثانية والثالثة : وهما ما عبر عنهما بالإرادة .

وإنما اتحدتا ههنا ؛ لأنهما لا يتباينان إلا عند اختلاف الدواعي والصوارف .

وذلك الاختلاف لا يتصورمع سكون النفس الذى اشترطه ههنا ه

وسقطت الرابعة ؛ لأن هذه الحركة ليست بجسمانية .

والفاضل الشارح : أورد فى تفسير هذا الفصل أصناف طلاب الحق ، والرياضات اللائقة بكل صنف ، وذلك غير مناسب لما فيه .

(١) أقول مسن الإيثار : طريقته .

والمشفوعة : المقرونة .

الأول : تنحية ما دون الحق عن مستن الإيثار .

والثاني : تطويع النفس الأمارة ، للنفس المطمئنة ، لتنجذب قوى التخيل والوهم ، إلى التوهمات المناسبة للأمر القدسي ؟ منصرفة عن التوهمات المناسبة للأمر السفلي .

وكلام رخيم : رقيق . يقال : رخم صوته : أى ليمَّنه .

والشمال \_ بالكسر \_ الحلق ، وجمعه شماثل .

والمقصود من هذا الفصل:

ذكر احتياج المربد إلى الرياضة .

وبيان أغراض الرباضة .

وأنا أذكر قبل الخوض في التفسير، ماهية الرياضة، فأقول:

رياضة البهائم : منعها عن إقدامها على حركات لا يرتضيها الرائض ، وإجبارها على ما يرتضيه ، لتتمرن على طاعته .

والقوة الحيوانية التي هي مبدأ الإدراكات ، والأفاعيل الحيوانية في الإنسان ، إذا لم يكن لها إلى طاعة القوة العاقلة ملكة ، كانت بمنزلة بهيمة غير مرتاضة .

تدعوها شهوتها تارة .

وغضبها تارة .

اللتان تثيرهما المتخيلة والمتوهمة .

بسبب ما تتذكرانه تارة .

وبسبب ما يتأدى إليهما من الحواس الظاهرة ، تارة إلى ملائمها ، فتتحرك حركات مختلفة حيوانية ، بسبب تلك الدواعي .

وتستخدم القوة العاقلة في تحصيل مراداتها .

فتكون هي أمارة ، تصدر عنها أفعال مختلفة المبادئ .

والثالث: تلطيف السر للتنبه.

والأول : يعين عليه الزهد الحقيقي.

والعقلية مؤتمرة عن كره ، ومضطربة .

أما إذا راضها القوة العاقلة :

بمنعها عن التخيلات . والتوهمات ، والإحساسات ، والأفاعيل المثيرة .

للشهوة . والغصب .

و إجبارها على ما يقتضيه العقل العملى ، إلى أن تصير متمرنة على طاعته ، متأدبة فى خدمته .

تأتمر بأمرها .

وتنتهى بنهيها .

كانت العقلية مطمئنة ؛ ولا يصدر عنها أفعال مختلفة بحسب المبادئ.

وباقى القوى بأسرها مؤتمرة ، مستسلمة لها .

وبين الحالتين حالات مختلفة ، بحسب استيلاء إحداها على الأخرى :

تتبع الحيوانية فيها أحياناً هواها ، عاصية للعاقلة .

ثم تندم فتاوم نفسها ، فتكون لوامة . وإنما سميت هذه القوى ، بالنفوس :

الأمارة .

واللوامة .

-. UI

والمطمئنة .

ملاحظة لما جاء من ذكرها بهذه السمات فى التنزيل الإلَّهي .

فإذن رياضة النفس :

نهيها عن هواها .

وأمرها بطاعة مولاها .

ولما كانت الأغراض العقلية مختلفة ، كانت الرياضات مختلفة :

مها : الرياضات العقلية المذكورة في الحكمة العملية .

والثانى : يعين عليه عدة أشياء :

العبادة المشفوعة بالفكرة .

ومنها : الرياضات السمعية ، المسهاة بالعبادة الشرعية .

وأدق أصنافها رياضة العارفين ؛ لأنهم يريدون وجه الله تعالى لاغير ، وكل ماسواه شاغل عنه .

فرياضهم منع النفس عن الالتفات إلى ما سوى الحق الأول ، وإجبارها على التوجه نحوه .

ليصير الإقبال عليه .

والانقطاع عما دونه .

ملكة لها .

وظاهر أن كل رياضة ، هي داخلة في الحقيقة ، في هذه الرياضة ، ولا ينعكس . إلا أنها تختلف باختلاف مراتبهم في سلوكهم .

تبتدي من أج َل أصنافها .

وتنتي عند أدقها .

فهذا ما أقوله في الرياضة .

وأرجع إلى المقصود فأقول :

الغرض الأقصى من الرياضة شيء واحد :

هو نيل الكمال الحقيقي ، إلا أن ذلك موقوف على حصول أمر وجودى ، هو الاستعداد .

وحصول ذلك الأمر ، مشروط ، بزوال الموانع .

والموانع :

إما خارجية .

وإما داخلية .

ثم الألحان المستخدمة لقوى النفس المُوقَّعة لما لُحَّن به من الكلام ، موقع القبول من الأوهام .

فإذن الرياضة بهذا الاعتبار موجهة نحوثلاثة أغراض :

أحدها: تنحية ما دون الحق: عن مسن الإيثار.

وهو إزالة الموانع الخارجية .

والثانى : تطويع النفس الأمارة ، للمطمئنة ، لينجذب التخيل والتوهم ، عن الجانب السفلي ، إلى الجانب القدسي .

ويتبعها سائر القوى ضرورة .

وهو إزالة الموانع الداخلية ، أعنى الدواعي الحيوانية المذكورة .

الثالث: تلطيف السر للتنبه.

وهوتحصيل الاستعداد لنيل الكمال ؛ فإن مناسبة السرمع الشيء اللطيف ، لا تمكن إلا بتلطيفه .

ولطف السر عبارة عن سيئة:

لأن تتمثل فيه الصور العقلية بسرعة ، ولأن ينفعل عن الأمور الإلهية المبهجة للشوق والوجد بسهولة .

ثم إن الشيخ لما فرغ من ذكر أغراض الرياضة، ذكر ما يعبن على الوصول إلى كل واحد من هذه الأغراض .

أما الأول: فقد ذكر مما يعين عليه شيئاً واحداً:

وهو الزهد الحقيق المنسوب إلى العارفين ، الذى هو التنزه عما يشغل السر عن الحق ، كما مر ، وذلك ظاهر .

وأما الثانى : فقد ذكر مما يعين عليه ثلاثة أشياء :

الأول : العبادة المشفوعة بالفكر ، يعني المنسوبة إلى العارفين .

وفائدة اقترانها بالفكر ؛ أن العبادة تجعل البدن بكليته متابعاً للنفس

ثم نفس الكلام الواعظ. ، من قائل ذكى بعبارة بليغة ، ونغمة رخيمة ، وسمت رشيد .

فإن كانت النفس مع ذلك ، متوجهة إلى جناب الحق بالفكر ، صار الإنسان بكليته مقبلا على الحق ،

وإلا صارت العبادة سبباً للشقاوة كما قال عز وجل :

[ فَوَيْلٌ ۖ لِلْمُصَلَّمِينَ النَّذِينَ هَمُ ۚ عَسَنَ صَلانِهِم ۚ سَاهُونَ ] ووجه إعانة هذه العبادة على الغرضَ الثانى ، هو أنها أيضًا رياضة ما ، لهمم العابد والعارف .

وقوى نفسه ليجرها بالتعويد عن جانب الغرور ، إلى جانب الحق ، كما مر .

والثاني : الألحان ، وهي تُعين بالذات ، وبالعرض .

ووجه إعانتها بالذات : أن النفس الناطقة ، تقبل علمها ؛ لإعجابها بالتأليفات المتفقة ، والنسب المتنظمة ، الواقعة فى الصوت الذى هو مادة النطق ، فيذهل عن استعمال القوى الحيوانية ، فى أغراضها الحاصة بها ، فتتبعها تلك القوى.

وحينئذ تكون الألحان مستخدمة لها .

ووجه ُ إعانتها بالعرض : أنها توقع الكلام المقارن لها ، موقع القبول من الأوهام ؛ لاشهالها على المحاكاة ، التي تميل النفس بالطبع إليها ، فإذا كان لك الكلام واعظاً . باعثاً على طلب الكمال ، صارت النفس متنبه لما ينبغي أن بفعل ، فغلبت على القوى الشاغلة إياها ، وطوعها .

والثالث : نفس الكلام الواعظ ، يعنى الكلام المفيد للتصديق بما ينبغى أن يفعل على وجه الإقناع ، وسكون النفس .

فإن ينبه النفس ويجعلها غالبة على القوى ، لاسيا إذ اقترنت بأمور أربعة :

أحدها : يعود إلى القائل :

وهو كونه ذكيًا : فإن ذلك كشهادة تؤكد صدقه ، ووعظ من لا يتعظ لا ينجح ، لأن فعله يكذب قوله .

٨٤

وأما الغرض الثالث : فيعين عليه :

الفكر اللطيف .

والثلاثة الباقية : تعود إلى القول .

منها : واحد يعود إلى اللفظ .

وهو كونه بعبارة بليغة ، أى تكون مستحسنة واضحة الدلالة على كمال ما يقصده القائل ، من غير زيادة عليه ، ولا نقصان منه ؛ كأنه قالب أفرغ فيه المعنى .

. . . وواحد يعود إلى هيأة اللفظ :

وهو أن يكون بنغمة رخيمة ؛ فإن لين الصوت يفيد هيأة النفس ، تعدها نحو المساهمة في القبول .

وشدته تفيدها هيأة تعدها نحوالامتناع عن القبول .

وكذلك للنغمات تأثيرات مختلفة في النفس ، يناسب كل صنف مها ، صنفاً من الهيئات النفسانية .

والأطباء والحطباء يستعملونها فى معالجة الأمراض النفسانية ، وفى إيقاع الإقناعات المطلوبة ، بحسب تلك المناسبات .

. . . وواحد يعود إلى المعنى :

وهو أن يكون على سمت رشيد ، أى يكون مؤدياً إلى تصديق نافع للمريد فى السلوك بسرعة .

واعلم : أن نفس الكلام الواعظ يسمى في صناعة الحطابة بـ « العمود » .

والأمور المذكورة اللاحقة به ، المعينة على الإقناع بـــ ، الاستدراجات ، .

وأما الثالث : فقد ذكر مما يعين عليه شيئين :

الأول: الفكر اللطيف:

والعشق العفيف الذي يأمر فيه شهائل المعشوق ، ليس سلطان الشهوة \*

والثانى: العشق العفيف.

واعلم أن العشق الإنساني ، ينقسم : إلى حقيقي ، مر ذكره .

و إلى مجازى :

والثاني ينقسم:

إلى نفساني .

و إلى حبواني :

والنفساني : هو الذي يكون مبدؤه مشاكلة نفس العاشق، لنفس المعشوق في الجوهر، ويكون أكثر إعجابه بشهائل المعشوق ؛ لأنها آثار صادرة عن نفسه .

والحيواني : هو الذي يكون مبدؤه شهوة حيوانية ، وطلب لذة ليهمية ، ويكون أكثر إعجاب العاشق بصورة المعشوق ، وخلفته ، ولونه ، وتخاطيط أعضائه ؛ لأنها أمور بدنية . والشيخ أشار يقوله: [ بالعشق العفيف]

إلى الأول من المجازين ؛ لأن الثاني مما يقتضيه استيلاء النفس الأمارة وهو معين لها ، على استخدامها القوة العاقلة .

ويكون في الأكثر مقارنيًا للفجور ، والحرص عليه .

والأول بخلاف ذلك ؛ وهو يجعل النفس لينة شفيقة ذات وجد ، ورقة ، منقطعة عن الشواغل الدنيوية ، معرضة عما سوى معشوقه ، جاعلة جميع الهموم همنًّا واحداً .

ولذلك يكون الإقبال على المعشوق الحقيق أسهل على صاحبه من غيره ؛ فإنه لا يحتاج إلى الإعراض عن أشياء كثيرة .

و إليه أشار من قال:

[ من عشق وعف ، وكنم ومات ، مات شهيداً ] .

## الفصل التاسع

#### إشارة

(١) ثم إنه إذا بلغت به الإرادة والرياضة حدًّا ما .

عنت له خلسات من اطلاع نور الحق عليه ، لذيذة كأنها بروق تومض إليه ، ثم تخمد عنه .

وهو المسمى عندهم «أوقاتاً ».

وكل وقت يكتنفه وجدان :

وجد إليه .

ووجد عليه .

ثم إنه لتكثر عليه هذه الغواشي ، إذا أمعن في الارتياض .

(١) أقول : عنَّ الشيء : اعْتَرْض .

وخلس واختلس : استلب .

وومض البرق وميضًا ، وأومض : لمع لمعانـًا خفيفـًا غير معترض ، فى نواحى الغيم . والشيخ أشار فى هذا الفصل إلى أولى درجات الوجدان والاتصال .

وهي إنما تحصل بعد حصول شيء من الاستعداد المكتسب بالإرادة والرياضة . وتنزايد بتزايد الاستعداد .

وقد لا حظوا في تسميها بـ « الوقت » قول النبي صلى الله عليه وعلى آله :

[ لى مع الله وقت لا يستغنى عنه ملك مقرب ، ولا نبي مرسل] .

والوَّجدان اللذان يكتنفان الوقت ، لا يتساويان :

لأن الأول حزن في استبطاء الوجد .

والآخر أسف على فواته .

### الفصل العاشر إشارة

(۱) ثم إنه ليتوغل فى ذلك ، حتى يغشاه فى غير الارتياض. فكلما لمح شيئاً عاج منه إلى جناب القدس ، يتذكر من أمره أمرًا ، فغشيه غاش .

فیکاد یری الحق فی کل شیء ۔

الفصل الحادى عشر

### إشارة

[۱] ولعله إلى هذا الحد تستعلى عليه غواشيه ، ويزول هو عن سكينته ، فيتنبه جليسه لاستيفازه عن قراره .

فإذاطالت عليه الرياضة ، لم تستفزه غاشية ، وهدى للتابيس فيه .

(١) أقول : أوغل : سار سريعًا ، وأمعن فيه .

وتوغل في الأرض : سار فيها فأبعد منه .

ويوجد فى بعض النسخ بالوجهين ، أعنى : ليوغل ، وليتوغل .

ولمحه : أبصره بنظر خفيف .

وعاج منه : رجع وانثنی عنه .

وعاج به : قام به .

المعنى : أن الانصال بجناب القدس ، إذا صار ملكة ؛ فهوقد يحصل فى غير حالة الارتياض ، الذى كان مُعدًّا لحصوله من قبل .

[ ١ ] أقول : علا واستعلى ؛ بمعنى .

والسكينة: الوقار.

## الفصل الثانى عشر

#### إشارة

(١) ثم إنه لتبلغ به الرياضة مبلغاً ، ينقلب له وقته سكينة . فيصير المخطوف ، مألوفاً .

والوميض ، شهاباً بيناً .

وتحصل له معارفة مستقرة ، كأنها صحبة مستمرة ، ويستمتع فيها ببهجته .

فإذا انقلب عنها ، انقلب خسران آسفا .

واستوفز في قعدته : قعد قعوداً منتصباً غير مطمئن .

واستوفزه الخوف وما يشبهه : استخفه .

والتلبيس ، كالتدليس ؛ وهو كمان العيب .

والسبب فيا ذكره الشيخ ، أن الأمر العظيم إذا عافص الإنسان بغتة فقد يستفزه ؛ لكون النفس غافلة عن هجومه ، غير متأهبة له فيهزم منه دفعة .

أما إذا توالى ، واستمر إلف الإنسان به ، زال عنه الاستفزاز ؛ لأن النفس قد تتأهب لتلقيه ؛ إذ هي متوقعة لعوده .

والعارف ينكر من نفسه الاستفزاز المذكور ، لاستنكافه عن الترائى بالكمال ؛ فلذلك يؤثر كمان ما يرد عليه ، ويستعمل التلبيس فيه .

(١) أقول : في بعض النسخ بدل قوله : [ ينقلب له وقته سكينة ]

قوله : [ينقلب له وفده سكينة]

يقال : وفد فلان على الأمير : إذا ورد رسولا إليه .

فهو وافد .

والجميع وفد .

## الفصل الثالث عشر

### إشمارة

(١) ولعله إلى هذا الحد يظهر عليه ما به .

فإذا تغلغل في هذه المعارفة ، قل ظهوره عليه ، فكان :

هو \_ وهو غائب\_ حاضرًا .

# \_ وهو ظاعن\_ مقيما .

والرواية الأولى أظهر .

والحطف : الاستلاب .

والشهاب: شعلة نار ساطعة.

و [شهاباً بينا] أي واضحاً .

وفى بعض النسخ : [ثبتاً ] .

أى ثابتاً . [ . . . ويحصل له معارفة مستقرة ] .

أى مع الحق الأول . [آسفاً] .

أي متلهفياً .

والمعنى ظاهر .

(١) أقول : تغلغل الماء في الشجر : تخللها .

وظعن : سار .

والمعنى : أنه قبل هذا المقام ، كان بحيث يظهر عليه :

أثر الابتهاج ، عند الذهاب .

والأسف ، حالة الانقلاب .

فصار فى هذا المقام بحيث يقل ظهور ذلك عليه ، فيراه جليسه حالة الاتصال بجناب الجلال ، حاضرًا عنده ، مقياً معه ، وهو بالحقيقة .

غاثب عنه .

ظاعن إلى غيره .

### الفصل الرابع عشر إشارة

(١) ولعله إلى هذا الحد إنما تتيسر له هذه المعارفة أحياناً . ثم يتدرج إلى أن تكون له ، متى شاء \*

الفصل الخامس عشر

### إشارة

[1] ثم إنه ليتقدم هذه الرتبة ، فلا يتوقف أمره ، إلى مشيئة ، بل كلما لاحظ. شيئاً ، لاحظ. غيره ، وإن لم تكن ملاحظته للاعتدار.

فيسنح له تعريج عن عالم الزور ، إلى عالم الحق ، مستقر به ، ويحتف حوله الغافلون\*

(١) أقول في بعض النسخ : [إنما يتسنى له]

أى ينفتح ويسهل عليه .

يقال سنّاه : فتحه وسهله .

[ ١ ] أقول : يقال : عرج عروجًا : ارتني .

وعرج عليه تعريجاً : أقام . وعرج إليه وانعرج : مال وانعطف .

فالتعريج ههنا :

إما سالغة في الارتقاء .

وإما بمعنى الميل والانعطاف .

وحف ، واحتف حوله : طاف به ، واستدار حوله .

### الفصل السادس عشر إشمارة

(١) فإذا عبر الرياضة إلى النيل ، صار سره مرآة مجلوة ،
 محاذياً ها شطر الحق .

ودرت عليه اللذات العلى.

وفرح بنفسه لما بها من أثر الحق .

وكان له نظر إلى الحق .

ونظر إلى نفسه .

وكان بعدُ مترددًا \*

والمعنى ظاهر .

(١) أقول: يقال دراللبنُ وغيره: انصب وفاض.

ومعناه : أن العارف إذا تمت رياضته ، واستغنى عنها لوصوله إلى مطلوبه ، الذى هو اتصاله بالحق دائماً :

صار سره الحالى عما سوى الحق ، كمرآة مجلوة بالرياضة ، محاذياً بها شطر الحق بالإرادة .

فيتمثل فيه أثر الحق .

وفاضت عليه اللذات الحقيقية ، وانتهج بنفسه ، لما له من أثر الحق ، وكان له نظران : نظر إلى الحق المبهج به .

ونظر إلى ذاته المبتهجة بالحق .

وكان بعد ُ في مقام التردد بين الجانبين .

### الفصل السابع عشر إشارة

(١) ثم إنه ليغيب عن نفسه فيلحظ. جناب القدس فقط. وإن لحظ نفسه فمن حبث هي لاحظة ، لا من حيث هي بزينتها .

(١) أقول : هذه آخر درجات السلوك إلى الحق ، وهي درجة الوصول التام ، ويلمها درجات السلوك فيه .

وهي تنهي عند المحو والفناء في التوحيد ، على ما سيأتي .

وفى هذا المقام يزول التردد المذكور في الفصل السابق .

وتم الغيبة عن النفس .

والوصول إلى الحق.

واعلم : أن الغيبة عن النفس لا تنافي ملاحظتها .

ولذلك قال:

[ وإن لحظ نفسه ، فمن حيث هي لاحظة ؛ لا من حيث هي بزينتها] . وبيانه: أن اللاحظ - من حيث هو لاحظ - إذا لحظ كونه لاحظاً، فقد لحظ نفسه، إلا أن هذه الملاحظة دون الملاحظة التي كانت قبلها ؛ لأنه كان هناك لا حظاً النفس ، من حيث هي منتقشة بالحق ، متزينة بزينة حصلت لها منه .

فهو مبتهج بالنفس.

والابتهاج بالنفس ــ وإن كان بسبب الحق ــ إعجاب بالنفس ، وتوجه إلى النفس . فإذن هو تارة متوجه إلى النفس. .

ونارة متوجه إلى الحق .

ولذلكم حكم عليه بالتردد .

أما ههنا فهو متوجه بالكلية إلى الحق .

### وهناك يحق الوصول .

وإنما يلحظ النفس ، من حيث يلحظ المتوجه إليه الذى لا ينفك عن ملاحظة المتوجه فقط .

فهي ملاحظة النفس بالمجاز ، أو بالعرض .

ولذلك حكم ههنا بالوصول الحقيقي .

فهذا شرح ما في الكتاب .

وبنى علينا أن نذكر الوجه فى عدد هذه الفصول .

والدرجات المذكورة فها .

فأقول: إن كل حركة ، فلها منها:

مبدأ .

. ووسط.

ومنتهى .

وإذا كانت المفارقة من المبدأ.

والمرور على الوسط .

والوصول إلى المنتهى .

لا دفعة ،

كان لكل واحد منها أيضًا ،

ابتداء .

وتوسط .

وانتهاء .

والحميع تسعة .

فالشيخ أورد بعد فصل الرياضة ، تسعة فصول ، مشتملة على ذكرهذه الدرجات . الثلاثة ُ الأولى التي ذكر فيها :

أول الاتصال ، المسمى بـ ، الوقت ، .

### الفصل الثامن عشر تنبيه

(١) الالتفات إلى ما تنزه عنه ، شغل .

والاعتداد بما هو طوع من النفس ، عجز .

وتمكنته ، بحبث بحصل فى غير حالات الارتباض .

واستقرارَه ، بحيث يزول معه الاستقرار .

مشتملة على مراتب بداية السلوك .

والثلاثة َ الَّتَى بعدها ، الَّتَى ذَكَرَ فَهِا :

ازدیاد الاتصال ، الذی عبر عنه بصیرورة الوقت سکینة .

وتمكن َ ذلك ، حتى يلتبس بأثر الحصول ، بأثر اللاحصول .

واستقرارَه بحبث بحصل منى شاء .

مشتملة على مراتب وسطه .

والثلاثة ُ الأخيرة التي ذكر فيها :

حصول الاتصال ، مع عدم المشيئة .

واستقرارَه مع عدم الرياضة .

وثبوتَـه مع عدم ملاحظة النفس .

مشتملة على مراتب المنهى .

(١) أقول لما فرغ من ذكر درجات السلوك .

وانتهى إلى درجات الوصول .

أراد أن ينبه على نقصان جميع الدرجات التي قبل الوصول بالقياس إليه . فبدأ بالزهد الذي هو تنزه ما، عما يشغل عن الحق .

وذكر أيضا أنه شاغل.

فقال : [ الالتفات إلى ماتنزه عنه] بعني ما سوى الحق [ شغل] .

والتبجح بزينة اللذات ، من حيث هي لذات ، وإن كان بالحق ، تبه .

والإقبال بالكلية على الحق خلاص \*

فإذن الزهد مؤد إلى ما به يحبرز عنه .

ثم عقب بالعبادة ، التي هي تطويع النفس الأمارة ، للنفس المطمئنة ، لتتقوى المطمئنة على أفعالها الحاصة ، بإعانة الأمارة إياها على ذلك .

وذكر أيضًا أنه عجز ، فقال :

[ والاعتداد بما هو طوع من النفس ، عجز]

أى اعتداد النفس بما يطيعها ، عجز .

فإذن العبادة أيضاً مؤدية إلى ما به يحتر زعنه ٥

ثم عقب بآخر درجات السلوك المنهية إلى الوصول ؛ فإن التنبيه على نقصانها ، يتضمن التنبيه على نقصان ما قبلها :

وذكر أن الابتهاج بما يحصل لذات المبتبج ، من حيث هو لذاته ، وإن كان ذلك الحاصل ، هو الحق نفسه .

تيه ، وحيرة ؛ فإنه يقتضي تردداً من جانب إلى جانب يقابله .

وقد ابتغي بذلك ، الهداية عن التحير ، فقال :

[ والتبجح بزينة اللذات ، من حيث هى لذات ، وإن كان بالحق ، تيه] فإذن الوقوف فى هذه الدرجه من السلوك . أيضًا ، يكون متأديًا إلى ما يحترز عنه بالسلوك .

ثم ذكر أن الحلاص من جميع ذلك بالوصول الذى ذكره فى آخر المراتب .

فقال: [ والإقبال بالكلية على الحق خلاص ]

وهنا ظهر أيضًا معنى قولهم : [ والمحلصون على خطر عظيم ]

# الفصل التاسع عشر

### إشارة

(١) العرفان مبتدئ من:

تفريق .

ونفض.

(١) أقول: قد جمع الشيخ جميع مقامات العارفين في هذا الفصل.
 وأقول في تقريره:

إنه مشهور بين أهل الذوق ، أن تكميل الناقصين ، يكون بشيئين :

تخلية .

حميه . وتحلية .

كما أن مداواة المرضى تكون بشيئين:

تنقية .

سب. وتقوية .

الأول : سلبي .

ارون سبي .

والثانى : إيجابى .

وربما يعبر عن :

و التخلية ۽

ب « التزكية ،

ولكل واحد منهما درجات :

أما درجات التزكية : فهي الَّني مر ذكرها .

وقد رتبها الشيخ في هذا الفصل في أربع مراتب :

تفریق .

وتىرك .

ورفض .

ممعن في جمع ، هو جمع صفات الحق ، للذات المريدة بالصدق ،

ونفض

وترك

ورفضي .

فالتفريق . مبالغة ه الفرق » وهو فصل بين شيتين لا ترجح لأحدهما على الآخر .

ومنه « فرق الشعر » .

والنفض : تحريك شيء ، لينفصل عنه أشياء مستحقرة بالقياس إليه ، كالغبار عن الثوب .

والترك : تخلية وانقطاع عن شيء .

والرفض : ترك مع إهمال ، وعدم مبالاة .

فالعرفان : مبتدئ من تفريق :

بين ذات العارف .

وبين جميع ما يشغله عن الحق بأعيانها .

ثم نفض لآثار تلك الشواغل ، كالميل . والالتفات إليها عن ذاته ، تكميلا لها بالتجرد عما سوى الحتى ، والاتصال به .

ثم ترك لتوخى الكمال ، لأجل ذاته .

ثم رفض لذاته بالكلية .

فهذه درجات التزكية .

وأما التحلية : وهى التى سيورد الشيخ ذكر درجاتها فى الفصل الذى يتلوهذا الفصل م فيهان درجاتها بالإجمال :

أن العارف إذا انقطع عن نفسه .

منته إلى الواحد .

ثم وقوف ۽

واتصل بالحق .

رأى كل قدرة . مستغرقة في قدرته ، المتعلقة بجميع المقدورات .

وكل علم مستغرقاً في علمه الذي لا يعزب عنه شيء من الموجودات.

وكل إرادة مستغرقة في إرادته ، التي يمتنع أن يتأبي عليها شيء من الممكنات .

بل کل و جود .

وكل كمال وجود .

فهوصادر عنه . فائض من لدنه .

صار الحق حینئذ بصره . الذی به یبصر .

وسمعه ، الذي په يسمع .

وقدرته . التي سها يفعل .

وعلمه ، الذي به يعلم .

و و جوده الذي به پوجد .

فصار العارف حينئذ متخلقًا بأخلاق الله تعالى بالحقيقة .

وهذا معنى قوله :

[ العرفان ممعن فى جمع صفات ] هو جمع صفات الحق للذات المريدة بالصدق ثم إنه بعد ذلك يعاين كون هذه الصفات وما يجرى مجراها :

متكثرة بالقياس إلى الكثرة.

متحدة بالقياس إلى مبدئها الواحد.

فإن علمه الذاتي هو بعينه قدرته الذاتية ، وهي بعينها إرادته .

وكذلك سائرها .

إذ لا وجود ذاتيًّا لغيره .

فلا صفات مغايرة للذات.

ولا ذات موضوعة بالصفات .

## الفصل العشرون

#### إشارة

(١) من آثر العرفان للعرفان ، فقد قال بالثاني .

ومن وجد العرفان كأنه لا يجده ، بل يجد المعروف به ، فقد خاض لجة الوصول .

وهناك درجات ليست أقل من درجات ما قبله ، آثرنا فيها الاختصار .

### فإنها لا يُفهمها الحديث.

بَلِ الْكُلُّ شيء واحد ؛ كما قال عز من قائل : [ إنما الله إله واحد]

فهو لاشيء غيره .

وهذا معنى قوله : [ منته إلى الواحد]

وهناك لا يبنى واصف ولا موصوف .

ولا سالك ولا مسلوك .

ولا عارف ولا معروف .

وهو مقام الوقوف .

(١) أقول : العرفان حالة للعارف ، بالقياس إلى المعروف ؛ فهي لا محالة غبر
 المعروف .

فن كان غرضه من العرفان نفس العرفان ؛ فهو ليس من الموحدين ؛ لأنه يريد مع الحق شيئًا غيره .

وهذه حال المتبجح بزينة ذاته ، وإن كان بالحق .

أما من عرف الحق ، وغاب عن ذاته ، فهو غائب لا محالة عن العرفان ، الذي هو حالة لذاته .

ولا تشرحها العبارة.

ولا يكشف المقال عنها ، غير الخيال .

ومن أحب أن يتعرفها ، فليتدرج إلى أن يصير :

من أهل المشاهدة ، دون المشافهة .

ومن الواصلين للعين .

دون السامعين للأثر .

فهو قد وجد العرفان ، كأنه لا يجده ، بل يجد المعروف فقط .

وهو الحائض لجهة الوصول ، أي معظمه .

وهناك درجات . هى درجات التحاية بالأمور الوجودية التى هى النعوت الإلهية ، وهى ليست بأقل من درجات ما قبله . أعنى درجات التزكية ؛ من الأمور الحلقية ، التى تعود إلى الأوصاف العدمية .

وذلك لأن الإلهيات محيطة غير متناهية .

والحلقيات محاط بها ، متناهية .

وإلى هذا أشير في قوله عز من قائل :

[ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّى ، لَنَفِد الْبِحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلمَاتُ رَبِّى . . . الآبة ]

فالارتقاء في تلك الدرجات ، سلوك إلى الله .

وفي هذه سلوك في الله .

وينتهى السلوكان بالفناء في التوحيد .

واعلم أن العبارة عن هذه الدرجات غير ممكنة .

لأن العبارات موضوعة للمعانى التي يتصورها أهل اللغات ،

ثم يحفظونها .

ثم يتذكرونها ،

ثم يتفهمونها ، تعليمًا وتعلمًا .

### الفصل الحادى والعشرون

#### تنبيه

(۱) العارف هشّ بَشٌ ، بسام ، يبجل الصغير ، من تواضعه ، كما يبجل الكبير ، وينبسط. من الخامل ، مثل ما ينبسط. من النبيه .

وكيف لا يهش ، وهو فرحان بالحق ، وبكل شيء فإنه يرى فيه الحق .

وكيف لا يسوى ، والجميع عنده سواسية ؟ أهل الرحمة قد شغلوا بالباطل »

ما التي لا يصل إليها إلا غائب عن ذاته ، فضلا عن قوى بدنه؛ فليس بمكن أن يوضع لها ألفاظ ، فضلاً عن أن يعبر عها بعبارة .

وكما أن المعقولات لا تدرك بالأوهام .

والموهومات لا تدرك بالخيالات .

والمتخيلات لا تدرك بالحواس .

كذلك ما من شأنه أن يعاين بعين اليقين ، فلا يمكن أن يدرك بعلم اليقين . فالواجب على من يريد ذلك ، أن يجمهد في الوصول إليه ، بالعيان ، دون أن يطلب

مالبرهان .

فهذا بيان ماذكره الشيخ

واستثنى الحيال في قوله : [ ولا يكشف عنها المقال . غير الحيال]

كما سيبين في والنمط العاشرو، ، من أن العارفين إذا اشتغلت ذواتهم بمشاهدة العالم القدسي . فقد يتراءى في خيالاتهم أمور تحاكي ما يشاهدونه محاكاة بعيدة جداً .

(١) أقول: لما فرغ من ذكر درجات العارفين شرع في بيان أخلاقهم، وأحوالهم .
 يقال: رجل هش بش : أى طلق الوجه ، طيب .

و بسام أى كثير التبسيم .

### الفصل الثانى والعشرون تنسمه

(١) العارف له أحوال لا يحتمل فيها الهمس من الحفيف . فضلاً عن سائر الشواغل الخالجة وهي أوقات انزعاجه بسره إلى الحق ، إذا تاح حجاب من نفسه ، أو من حركة سره ، قبل الوصول .

فأما عند الوصول :

فإما شغل له بالحق عن كل شيء.

والنبيه: المشهور.

ويقابله الخامل.

وسواسية على وزن ثمانية : أشباه . وهي قريبة الاشتقاق من لفظة « سواء » . وزنه : فعاعلة ، أوما يشبهها ، وليست على قياس ، ومعني الفصل ظاهر .

وهذان الوصفان ، أعنى :

الهشاشة العامة .

وتسوية الحلق في النظر .

أثران لخلق واحد ، يسمى بـ « الرضا» .

وهو خلق لا يبني لصاحبه :

إنكار على شيء .

ولا خوف من هجوم شيء .

ولا حزن على فوات شيء .

وَ إِلَيْهِ أَشَارُ عَزَمَنَ قَائِلُ : [وَرِضُوَانٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ]

ومنه تبين تأويل قولم : [خازن الجنة ملك اسمه رضوان] .

(١) أقول: الهمس: الصوت الحبي.

وحفيف الفرس : دويه في جريه .

وَ إِما سعة للجانبين بسعة القوة .

وكذلك عند الانصراف في لباس الكرامة .

فهو أهش خلق الله ببهجته \*

وكذلك حفيف جناح الطاثر .

وخلجه : جذبه وانتزعه .

وخلجه ؛ أيضًا : شغله .

وأزعجه فانزعج : قلعه من مكانه فانقلع .

وتاح له : قُـٰدُر .

وفي رواية :

باح : أى ظهر .

يقال : باح بسره ، أي أظهره .

. . .

والمعنى: أن العارف أحوالاً لا يحتمل فيها الإحساس بشاغل يرد عليه. من خارج – ولو كان ذلك الشيء ، أضعف مما يحس به ، فضلا عما فوقه ، وتلك الأحوال نكون فى أوقات توجهه بسره إلى الحق – إذا ظهر فى تلك الأوقات حجاب ، قبل الوصول إلى الحق .

أو قدر له حجاب:

إما من جهة نفسه ، كما يرد عليها ما يزيل استعداده للوصول .

أو من جهة حركة سره ، كأن يَهاثل في فكره، فيعرض له الالتفات إلى شيء غير الحق.

وبالحملة : لايم بسبب أحد المانعين وصوله بالحق، يل يبنى منتظرًا متحيرًا، فيغلب عليه بسبب ذلك :

السآمة من كل وارد غير الحق .

والملالة عن كل شاغل عنه .

### الفصل الثالث والعشرون

#### تنبيسه

(۱) العارف لا يعنيه التجسس والتحسس ، ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر ، كما تعتريه الرحمة ؛ فإنه مستبصر بسر الله في القدر .

فلا يحتمل شيشًا مما وصفناه .

أما عند الوصول والانصراف ، فلا يكون كذلك ؛ لأنه عند الوصول لايخلو من أحد أمرين :

أحدهما : أن تكون القوة بحيث لا تقدر ، مع الاشتغال بالحق، على الالتفات إلى غيره .

إما لقصورها .

أو لشدة الاشتغال .

وحينئذ يكون مشغولا بالحق فقط .

غافلا عن كل ما يرد إليه .

فلا يحس بالشواغل الحارجية .

والثانى: أن تكون القوة بحيث تنى بالأمرين معاً. فلا تمل الأمور الحارجية لأنها لاتكون شاغلة إياه عن الحقي .

وأما عند الانصراف؛ فإنه يكون حينئذ أهش الحاق ببهجته فيتلقى ما يرد عليه مع انبساط وبشاشة .

(١) أقول :

لايعنيه : لايهمه .

وفي الحديث :

« من طلب مالا يعنيه ، فاته ما يعنيه »

# وأما إذا أمر بالمعروف ، أمر برفق ناصح ، لا بعنف مُعَيِّر. وإذا جسم المعروف فرنما غار عليه من غير أهله .

والتجسس: التفحص.

وتحسست من الشيء : أي تخبرت خبره .

واستهواه الشيطان وغيره : استهامه .

وعيره : نسبه إلى العار .

وجسم : عظم

وغار الرجل على أهله ؛ يغار غيرة .

ومعناه : أن العارف لا يهتم بتجسس أحوال الناس، وذلك لكونه مقبلاً على شأنه ، فارغاً عن غيره . غير منتبع لعورة أحد .

ولا يتحسس إلا: فارغ .

أخائف .

أو غاثب .

ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة منكر ، بل تعتريه الرحمة ، وذلك لوقوفه على سر القدر .

وإذا أمر بالمعروف أمر برفق ناصح ، لا بعنف معير ، أمر الوالد ولده ؛ وذلك لشفقته على جميع خلق الله .

وإذا عظم المعروف ــ فربما يسره غيرة "عليه ــ من غير أهله .

والفاضل الشارح ، قال فى تفسيره : [وإذا عظم المعروف بغير أهله . فربما اعترته الغيرة منه لا الحسد ] .

وهو غير مطابق للمثن .

#### الفصل الرابع والعشرون

#### تنبيه

(۱) العارف شجاع ، وكيف لا ، وهو بمعزل عن تقية الموت؟ وجواد ، وكيف لا ، وهو بمعزل عن محبة الباطل ؟ وصفاح للذنوب ، وكيف لا ، ونفسه أكبر من أن تجرحها ذات بشر ؟

ونسَّاء للأَّحقاد ، وكيف لا ، وذكره مشغول بالحق ؟ \*

(١) أقول :

الكرم يكون :

إما ببذل نفع ، لا يجب بذله .

أو بكف ضرر ، لايجب كفه .

والأول : يكون :

إما بالنفس ، وهو الشجاعة .

أو بالمال ، وما يجرى مجراه ، وهو الحود .

وهما وجوديان .

والثاني :

إما أن يكون مع القدرة على الإضرار .

وهو الصفح .

و إما لا مع القدرة ، وهو نسيان الأحقا

وهما عدميان .

والعارف موصوف بالجميع .

كما ذكر الشيخ ، وذكر علله .

#### الفصل الحامس والعشرون

#### تنبيه

(١) العارفون قد يختلفون في الهمم .

بحسب ما يختلف فيهم من الخواطر.

على حكم ما يختلف عندهم من دواعي العبر.

ورمما استوى عند العارف القَشَف ، والتَّرَف.

بل رعا آثر القَشِف.

وكذلك ربما استوى عنده التَّفْلُ والعَطِر .

بل رما آثر التَّفْل .

(١) أقول:

يقال: قَـشف الرجل: إذا لوحته الشمس أوالفقر، فتغير وأصابُّه قَـشَف.

والمتقشف : الذي يتبلغ بالقوت وبالمرقع .

وأترفته النعمة : أطغته

وهو تَـفُّل من التَّفُّل ، أي غير متطيب .

وأصغى إليه : مال .

وعقيلة كل شيء : أكرمه .

وعقيلة البحر: دره.

والخداج: النقصان.

والسقط : ردىء المتاع .

وارتاد : طلب مع اختلاف في مجيء وذهاب .

والياء: الحسن.

وذلك عندما يكون الهاجس بباله.

استحقار ما خلا الحق.

وربما أصغى إلى الزينة ، وأحب من كل جنس عقيلته ، وكره الخِداج والسَّقَطَ. وذلك عند ما يعتبر عادته من صحبة الأحوال الظاهرة .

فهو يرتاد البهاء في كل شيء ؛ لأنه مزية حظوة من العناية الأولى ، وأقرب إلى أن يكون من قبيل ما عكف عليه بهواه .

وقد يختلف هذا في عارفين.

وقد يختلف في عارف بحسب وقتين \*

والمزية : الفضيلة .

وحظيت المرأة عند زوجها 'حيظوة – بالضم والكسر– أى قربًا ومنزلة .

وعكف عليه ؛ أقبل عليه مواظبًا .

0 0 0

والمعنى ظاهر .

وفي قوله :

[لأنه مزية حظوة من العناية الأولى ، وأقرب إلى أن يكون من قبيل ماعكف عليه بهواه] .

وجهان من السبب لميل العارف إلى البهاء .

أحدهما : فضل العناية به .

والثاني : مناسبة للأمر القدسي .

# الفصل السادس والعشرون تنبيسه

(١) والعارف ربما ذَهَل فيما يصار به إليه ، فغفل عن كل
 شيء ، فهو في حكم من لا يكلف .

وكيف ، والتكليف لمن يعقل التكليف حال ما يعقله ، ولمن اجترح بخطيئته إن لم يعقل التكليف ؟ .

# الفصل السابع والعشرون

### إشارة

[1] جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لكل وارد ، أو يطلع عليه إلا واحد بعد واحد .

(١) أقول :

اجترح : كسب .

والمراد أن العارف ربما ذهل فى حال اتصاله بعالم القدس عن هذا العالم ، فغفل عن كل ما فى هذا العالم ، وصدر عنه إخلال بالتكاليف الشرعية .

فهو لا يصير بذلك متأثمًا ؛ لأنه فى حكم من لا يكلف ؛ لأن التكليف لا يتعلق إلا بمن يعقل التكليف ، فى وقت تعقله ذلك ، أو بمن يتأثم بترك التكليف ، إن لم يكن يعقل التكليف ، كالناثمين ، والغافلين ، والصبيان الذين هم فى حكم المكلفين .

[١] أقول :

الشريعة : مورد الشاربة .

واسمأز عنه : تقبض تقبض المذعور .

والدلك فإن ما يشتمل عليه هذا الفن ، ضحكة للمغفل ، عبرة للمحصل .

فمن سمعه فاشمأز عنه ، فليتهم نفسه ، لعلها لا تناسبه . وكل ميسر لما خلق له «

والمراد ذكر قلة عدد الواصلين إلى الحق .

والإشارة إلى أن سبب إنكار الجمهور للفن المذكور فى هذا النمط ، هو جهلهم به ؛ فإن الناس أعداء ما جهلوا .

و إلى أن هذا النوع من الكمال ليس مما يحصل بالاكتساب المحض ، بل إنما يحتاج مع ذلك ، إلى جوهر مناسب له بحسب الفطرة .

النمط. العاشر

في أسرار الآيات

الفصل الأول

إشارة

(١) إذا بلغك أن عارفاً أمسك عن القوت المرزوء له ، مدة

غير معتادة ، فاسجح .

بالتصديق.

واعتبر ذلك من مذاهب الطبيعة المشهورة ،

بريد أن يبين في هذا النمط الوجه في صدور الآيات الغريبة :

كالاكتفاء بالقوت اليسير .

والتمكن من الأفعال الشاقة .

والإخبار عن الغيب .

وغير ذلك .

عن الأولياء .

بل الوجه فى ظهور الغرائب مطلقاً ، فى هذا العالم عل سبيل الإجمال .

(١) أقول : ما رزأت ما له : ما نقصت .

وارتزأ الشيءُ : انتقص .

ومنه الرزيئة .

وإنما وصف قوت العارف بكونه منقوصاً ؛ لارتياضه على قلة المئونة ، ولقلة رغبته فى الشهبات الحسية .

## الفصل الثانى

#### تنبيسه

(١) تذكر أن القوى الطبيعية التي فينا ، إذا شغلت عن تحريك المواد المحمودة ، بهضم المواد الرديئة ، انحفظت المواد المحمودة ، قليلة التحلل ، غنية عن البدل .

فربما انقطع عن صاحبها الغذاء مدة طويلة ، لو انقطع مثله في غير حالته ، بل عشر مدته ، هلك .

# وهو مع ذلك محفوظ. الحياة «

والإسجاح : حسن العفو .

ومنه قولمم : إذا ملكت فاسجح .

ويقال : إذا سألت فاسجح ، أى سهل ألفاظك وارفق .

(١) أقول: الإمساك عن القوت قد يعرض بسبب عوارض غريبة:

إما بدنية ، كالأمراض الحارة .

وإما نفسانية ، كالحوف .

واعتبار ذلك . يدل على أن الإمساك عن القوت ، مع العوارض الغربية ، ليس بممتنع ، بل هو موجود .

ولذلك نبه الشيخ على وجوده ، بسبب هذين العارضين، في فصلين ؛ إزالة للاستعباد .

وأشار إلى وجود سببه في الموضع المطلوب ، في فصل ثالث بعدهما .

فان قبل

بين الإمساك عن القوت الذي يكون بسبب الأمراض الحارة .

وبين غيره .

### الفصل الثالث

### تنبيه

(١) أليس قد بان لك أن الهيثآت السابقة ، إلى النفس ، قد تهبط. منها هيثآت إلى قوى بدنية .

كما تصعد من الهيئآت السابقة ، إلى القوى البدنية ، هيئآت تنال ذات النفس .

وكيف لا ؟ وأنت تعلم ما يعترى مستشعر الخوف من سقوط. الشهوة ، وفساد الهضم ، والعجز عن أفعال طبيعية كانت مواتية ...

فرق ؛ وهو أن القوى الطبيعية ههنا واحدة ، بالنسبة لما يتغذى به ، أعنى المواد الرديثة . وفي سائر المواضع غير واحدة كذلك .

فإذن إمكان هذا الإمساك ، لا يدل على إمكان الإمساك في سائر الصور .

قلنا : الغرض من إبراد هذه الصورة ، ليس إلا بيان انتقاض الحكم بامتناع الإمساك عن القوت في مدة طويلة على الإطلاق ، وهوحاصل .

واختلاف أسباب وجود الإمساك ليس بقادح فيه .

(١) أقول: نبه في هذا الفصل على الإمساك عن القوت الكاثن عن العوارض النفسانية .

وأشار بقوله : [ أليس قد بان لك ] .

إلى ما ذكره في النمط الثالث ».

وهو أن كل واحد من ه النفس » و « البدن » قد ينفعل عن هيئات تعرض لصاحبه أولاً .

# الفصل الرابع

### إشارة

(۱) إذا راضت النفس المطمئنة قوى البدن ، انجدبت خلف النفس فى مهماتها التى تنزعج إليها ؛ احتيج إليها أولم يحتج. فإذا اشتد الجذب ، اشتد الانجذاب ، واشتد الاشتغال عن الجهة المولى عنها .

قوقفت الأَفعال الطبيعية المنسوبة إلى قوة النفس النباتية . فلم يقع من التحلل إلا دون ما يقع في حالة المرض .

(١) أقول : السبب في كون العرفان مقتضيًّا للإمساك عن القوت :

هو توجه النفس بالقوة إلى العالم القدسى ، المستلزم لتشييع القوى الجسهانية إياها ، المستلزم لتركها أفاعيلها التي منها :

الهضم .

والشهوة .

والتغذية .

وما يتعلق بها .

وإنما قابس بين :

الإمساك العرفاني .

والإمساك المرضى .

ولم يقايس :

بينه .

وبين الإمساك الحوق .

وكيف لا ؟ والمرض الحار ، لا يعرى عن التحليل للحرارة ، وإن لم يكن لتصرف الطبيعة .

ومع ذلك فنى أصناف المرض مضاد مسقط. للقوة . لا وجود له في حال الانجذاب المذكور .

فللعارف ما للمريض من اشتغال الطبيعة عن المادة ، وزيادة أمرين :

فقدان تحليل ، مثل سوء المزاج الحار .

وفقدان المرض المضاد للقوة .

وله معين ثالث ، وهو السكوت البدنى عن حركات البدن ، وذلك نعم المعين .

فالعارف أولى بانحفاظ. قوته ، فليس ما يحكى لك من ذلك مضادا ، لذهب الطبيعة .

لأن الحوف والعرفان نفسانيان ، فالاعتراف بكون أحدهما مقتضياً للإمساك ، اعتراف يتجويز كون الأحوال النفسانية سبباً له .

أما المرض فمخالف لهما للسبب الذي ذكرناه :

وهو وجدان المادة التي تتصرف الغاذية فيها .

والشيخ بيسَّن أن العرفان ، باقتضاء الإمساك أولى من المرض ؛ لأن المرض فى بعض الصور يختص بأمرين يقضيان الاحتياج إلى الغذاء .

أحدهما : راجع إلى مادة البدن ، وهو تحليل الرطوبات البدنية بسبب الحرارة الغريبة المسهاة بسوء المزاج ؛ فإن الحاجة إلى الغذاء إنما تكون لسد بدل تلك الرطوبات .

وكلما كان التحليل أكثر ، كانت الحاجة أشد.

#### الفصل الخامس

#### إشمارة

(١) إذا بلغك أن عارفاً أطاق بقوته .

فعلا .

أو تحريكاً .

أو حركة .

يخرج عن وسع مثله ، فلا تتلقه بكل ذلك الإنكار ، فلقد تجد إلى سببه سبيلا ، في اعتبادك مذاهب الطبيعة .

والثانى : راجع إلى الصورة .

وهو قصور القوى البدنية بسبب حلول المرض المضاد لها ، بالبدن .

وإنما يحتاج إلى حفظ الرطوبات : لحفظ تلك القوى ، الَّى لا توجد إلاَّ مع تعادل الأركان ، وتغذى الحرارة الغريزية بها .

وكلما كانت القوى أفتر ، كانت الحاجة إلى ما يحفظها أشد .

والعرفان يختص بأمر يقتضي أيضًا عدم الاحتياج إلى الغذاء .

وهو السكون البدنى الذى يقتضيه ترك القوى البدنية أفاعيلها ، عند مشايعتها للنفس . فإذن العرفان باقتضاء الإمساك أولى من المرض .

وقد ظهر عند ذلك جواز اختصاص العارف بالإمساك عن الغذاء مدة لا يعيش غيره ، بغير غذاء . تلك المدة .

(١) أقول : هذه خاصية أخرى للعارف ، قد ادعى إمكانها في هذا الفصل ، وسيجيء بيانها ، في فصل بعده .

#### الفصل السادس

#### تنبيسه

(١) قد يكون للإنسان ، وهو على اعتدال من أحواله ، حد
 من المُنَّةِ محصور المنتهى فيها يتصرف فيه ويحركه .

ثم تعرض لنفسه هيأة ما ، فتنحط قوتها عن ذلك المنتهى حتى يعجز عن عشر ما كان مسترسلا فيه .

كما يعرض له عند خوف ، أو حزن .

أو تعرض لنفسه هيأة ما ، فيتضاعف منتهى مُنَّته ، حتى يستقل به بكنه قوته .

كما يعرض له في الغضب أو المنافسة .

(١) أقول :

ر.) عرف. المنة : القوة .

والاسترسال: الانبعاث.

والانتشاء: السكر.

وعن : اعترض .

والهزة : النشاط والارتياح .

وأولت له : أعطت . يقال : أوليته معروفيًا .

والسلاطة : القهر .

واعلم أن مبدأ القوى البدنية ؛ هو الروح الحيوانى .

فالعوارض المقتضية لانقباض الروح وحركته . إلى داخل :

كالحزن .

وكما يعرض له عند الانتشاء المعتدل.

وكما يعرض له عند الفرح المطرب .

فلا عجب لو عنت للعارف هزة ، كما يعن عند الفرح ، فأولت القوة التي له سلاطة .

أو غشيته عزة ، كما يغشى عند المنافسة ، فاشتعلت قواه حمية .

وكان ذاك أعظم وأجسم ، مما يكون عند :

غضب .

أو طرب .

وكيف لا ؟ وذلك بصريع الحق ، ومبدأ القوى، وأصل الرحمة ...

والخوف .

تقتضي انحطاط القوة .

والمقتضية ُ لحركته إلى خارج :

كالغضب .

والمنافسة

أولانبساطه ، انبساطاً غير مفرط .

كالفرح المطرب .

والانتشاء المعتدل .

تقتضى ازديادها .

و إنما قَيد الانتشاء بالاعتدال ؛ لأن السكر المفرط ، يوهن القوة ، لإضراره : بالدماغ .

والأرواح الدماغية .

ثم لما كآن فرح العارف ببهجة الحق ، أعظم من فرح غيره ، بغيرها .

## الفصل السابع

#### تنبيه

(١) وإذا بلغك أن عارفاً حدَّث عن غيب ، فأصاب متقدماً ببشرى ، أو نذير ، فصدق ، ولا يتعسرنَّ عليك الإيمان به ؛ فإن لذلك في مذاهب الطبيعة أسباباً معلومة .

### الفصل الثامن

### إشارة

[1] التجربة والقياس متطابقان على أن للنفس الإنسانية أن تنال من الغيب نيلا ما ، في حالة المنام .

وكانت الحالة التى تعرض له ، وتحركه ، اعتزازاً بالحق ، أو حمية إلهية ، أشد مما يكون لغيره .

كان اقتداره على حركة ، لا يقدر غيره علمها ، أمراً ممكناً .

ومن ذلك يتعين معنى الكلام المنسوب إلى على رضي الله عنه :

[ والله ما قلعت باب خيبر ، بقوة جسدانية، ولكن قلعتها بقوة ربانية ] .

(١) أقول: هذه خاصية أخرى، أشرف من المذكورتين، ادعاها في هذا الفصل ،
 رسيبيها في ستة عشر فصلا بعده .

[ ١] أقول : بربد بيان المطلوب على وجه مقنع .

فذكر أن الإنسان قد يطلع على الغيب حالة النوم .

فإطلاعه عليه فى غير تلك الحالة أيضًا ، ليس ببعيد ، ولا منه مانع .

اللهم إلا ما نعمًا بمكن أن يزول ويرتفع .

فلا مانع من أن يقع مثل ذلك النيل فى حال اليقظة ، إلا ما كان إلى زواله سبيل ، ولارتفاعه إمكان.

أما التجربة: فالتسامع والتعارف، يشهدان به، وليس أحد من الناس إلا وقد جرب ذلك في نفسه، تجارب ألهمته التصديق. اللهم إلا أن يكون أحدهم فاسد المزاج، نائم قوى التخيل والتذكر.

وأما القياس فاستبصر به من تنبيهات \*

كالاشتغال بالمحسوسات .

أما اطلاعه على الغيب في النوم . فتدل عليه التجربة والقياس :

والتجربة تثبت بأمرين :

أحدهما : باعتبار حصول الاطلاع المذكور للغير ، وهو التسامع .

والثانى : باعتبار حصوله للناظر نفسه ، وهو التعارف .

وإنما جعل المانع عن الاطلاع النومى :

فساد المزاج .

وقصور التخيل والتذكر ؛

لتعلق ما يراه النائم في نفسه . يالمتخيلة .

وفى حفظه وذكره ، بالمتذكرة .

وفى كونه مطابقاً للصور المتمثلة فى المبادئ المفارقة ، إلى زوال الموانع المزاجية . وأما القياس ، فعلى ما يجىء بيانه .

# الفصل التاسع تنبيسه

(۱) قد علمت فيا سلف أن الجزئيات منقوشة في العالم العقلى ، نقشاً على وجه كلى ثم قد نبهت لأن الأجرام الساوية لها نفوس ذوات إدراكات جزئية ، وإرادات جزئية ، تصدر عن رأى جزئى .

ولا مانع لها من تصور اللوازم الجزئية ، لحركاتها الجزئية ، من الكائنات عنها في العالم العنصري .

(١) أقول : القياس الدال على إمكان اطلاع الإنسان على الغيب حالمي نومه ويقظته ، مبنى على مقدمتين :

إحداهما : أن صور الجزئيات الكائنة ، مرتسمة في المبادئ العالية ، قبل كونها .

والثانية : أن للنفس الإنسانية أن ترتسم بما هومرتسم فيها .

والمقدمة الأولى . قد ثبتت فيها مر . والشيخ أعادها في هذا الفصل .

#### فقوله :

[ قد علمت فيا سلف : أن الجزئيات منقوشة في العالم العلوى ، نقشا على وجه كلي ]

إشارة إلى ارتسام الجزئيات ، على الوجه الكلي ، في العقول .

وقوله : [ثم قد نبهت لأن الأجرام السهاوية . . . إلى قوله : فى العالم العنصرى ] إشارة إلى ما ثبت .

من وجود نفوس سهاوية منطبعة في موادها .

ومن كونها ذوات إدراكات جزئية ، هي مبادئ تحريكا تها .

و إلى ما تقرر : من كون العلم بالعلة والملزوم ، غير منفك عن العلم بالمعلول واللازم .

Manager 1

ثم إن كان ما يلوحه ضرب من النظر مستورًا ، إلا على الراسخين فى الحكمة المتعالية ، أن لها بعد العقول المفارقة التى هى لها كالمبادئ ، نفوساً ناطقة ، غير منطبعة فى موادها ، بل لها معها علاقة ما ، كما لنفوسنا مع أبداننا .

وأنها تنال بتلك العلاقة كمالا ما .

فإن جميع ذلك يدل على جواز ارتسام الكائنات الجزئية بأسرها ــ التي هي معلولات الحركات الفلكية ، ولوازمها ــ في النفوس الفلكية .

إلا أن ذلك يقتضى كون الكليات العقاية مرتسمة فى شىء ، والجزئيات الحسية . مرتسمة فى شىء آخر.

وذلك ما يقتضيه رأى المشائين .

ثم إنه أشار بقوله:

[ ثم إن كان ما يلوحه ضرب من النظر . . . إلى قوله : لتظاهر رأى جزئى وآخر كل. ] .

إلى الرأى الخاص به ، المخالف لرأى المشائين .

وهو إثبات نفوس ناطقة ، مدركة للكلياتُ والجزئيات معا ، للأفلاك . فإنه قول

بارتسامهما معا فى شىء واحد . وهذا الكلام قضيه شرطية .

ر ۱۰۰۰ - ۲۰۰۰ سپ عر-

ولفظة : [كاذ].

فى قوله : [ ثم إن كان] .

ناقصة ، و : [مابلوحه] .

اسمها . وسائر ما بعد إلى قوله : (كمالا ما) .

متعلق به

خبرها و : [حقا].

وقوله : [ صار للأجسام السهاوية زيادة معنى فى ذلك ] .

حقًا . صار للأَجسام السهاوية زيادة معنى فى ذلك ؛ لتظاهر رأى جزئى ، وآخر كلى.

فيجتمع لك مما نبهنا عليه ، أن للجزئيات في العالم العقلي نقشاً على هيثه كلية .

تالى القضية .

ومعناه : أن ارتسام الجزئيات في المبادئ ، على تقدير كون الأفلاك ذوات نفوس ناطقة ، يكون أنم .

وذلك لتظاهر رأيين عندها :

أحدهما : كلي .

والآخر : جزئي .

فإنهما قد يستلزمان النتيجة ، كما في الذهن الإنساني .

ولفظة : [مستور] .

تورد في بعض النسخ بالرفع:

على أنها صفة ل: [ضرب من النظر].

وتورد في بعضها بالنصب:

على أنها حال من : الهاء التي في ضمير المفعول ، في قوله : [ ما يلوحه ]

وهو الصحيح ؛ لأن الموصوف بالاستتار ، هو :

الحكم بوجود تلك النفوس ، التي ذكر الشيخ في مواضع ، أنه سر.

لا النظر المؤدى إلى ذلك الحكم .

وقوله : [ أن لها بعد العقول المفارقة ، نفوسا ناطقة ] .

بدل من قوله : [ ما بلوحه ]

o • •

وإنما جعل هذه المسألة من الحكمة المتعالية ؛ لأن حكمة المشائين بحثية صرفة . وهذه وأمثالها ، إنما تنم — مع البحث والنظر— بالكشف والذوق . وفى العالم النفسانى نقشاً على هيئة جزئية ، شاعرة بالوقت . أو النَّقْشين معاً .

> الفصل العاشر إشبارة

(١) ولنفسك أن تنتقش بنقش ذلك العالم:

بحسب الاستعداد .

وزوال الحائل .

فالحكمة المشتملة علمها ، متعالبة ، بالقياس إلى الأولى .

ثم إن الشيخ لما فرغ من تذكار ما مر ، أشار إلى ما اجتمع من ذلك بقوله :

[ فيجتمع لك مما نبهنا عليه . . . إلى قوله : شاعرة بالوقت ]

إلى الحاصل من رأى المشائبن .

وبقوله : [أو النقشان] .

إلى ما اقتضاه رأيه :

وفي بعض النسخ : [أو النقشان معا].

وهو أظهر .

أى : وفي العالم النفساني :

إما نقش واحد على هيئة جزئية ، بحسب الرأى الأول .

أو النقشان معا ، بحسب الرأى الثاني .

(١) أقول : هذا الفصل مشتمل على تقرير المقدمة الثانية ، التي أشرنا إليها في
 الفصل السابق .

وقد جعل ارتسام الغيب في النفس الإنسانية ، مشروطاً بشرطين :

وجودى ، وهو حصول الاستعداد .

وقد علمت ذلك ، فلا تستنكرن أن يكون بعض الغيب ، ينتقش فيها من عالمه .

ولَأَزيدنك استبصارا ،

الفصل الحادى عشر تنبسسه

(١) القوى النفسانية:

متجاذبة.

متنازعة .

وعدى ، وهو زوال الحائل .

لأن قابلية النفس ، إنما تتم بهذين الشرطين .

والفعل الصادر عن الفاعل التام ، إنما يجب عند وجود قابل ، قد تمت قابليته .

فإذن ارتسام الغيب فى النفس الإنسانية ، واجب عند حصول هذين الشرطين .

لكن البحث عن هذين الشرطين يستدعى تفصيلا .

والشيخ نبه على ذلك . بعد هذا الحكم الإجمالي . في عدة فصول .

(١) أقول: الموعود به في الفصل السابق، مبنى على مقدمات:

منها ما ذكره في هذا الفصل .

وهو أن اشتغال النفس ببعض أفاعيلها : يمنعها عن الاشتغال . بغير تلك الأفاعيل ، وهو المراد من قوله :

[ القوى النفسانية متجاذبة متنازعة ]

وتمثل :

بالغضب .

فإذا هاج الغضب ، شغل النفس عن الشهوة .

وبالعكس .

وإذا تجرد الحس الباطن لعمله ، شغل عن الحس الظاهر ، فیکاد لایسمع ، ولایری .

وبالعكس .

فإذا انجذب الحس الباطن إلى الحس الظاهر ، أمال العقل آلتُه ؛ فانبتُّ دون حركته الفكرية ، التي يفتقر فيها كثيرًا إلى آلته .

والشهوة .

ثم بالحس الباطن والظاهر .

ولما كان تعلق المطلوب بالمثال الأخبر أكثر ، أعاده لمذكر أحكامه .

وبدأ باشتغال النفس .

بالحس الظاهر.

عن الحس الباطن.

بقوله : [ فإذا انجذب الحس الباطن ، إلى الحس الظاهر ، أما العقل آلته ]

أى جعل الانجذاب الفكر الذي هو آ لة العقل ، في حركته العقلية ، مميلا للعقل نحو الظاهر منبتاً منقطعاً دون الحركة المفتقرة إلى الآلة .

وفي بعض النسخ [ أمال العقل إليه ]

أى أمال ذلك الإنجذاب العقل إليه.

وفي بعض النسخ: [أضل العقل آلته].

أى أضله في سلوكه سسله محركته تلك .

ثم قال : [ وعرض أيضا شيء آخر ] .

وعرض أيضاً شيء آخر:

وهو أن النفس أيضاً إنما تنجذب إلى جهة الحركة القوية : فتتخلى عن أفعالها التي لها ، بالاستبداد .

وإذا استمكنت النفس من ضبط الحس الباطن تحت تصرفها ، خارت الحواس الظاهرة أيضاً ، ولم يتأد عنها إلى النفس ما يعتد به ...

أى وعرض ــ مع اشتغال النفس بالحس الظاهر ، واستعمالها الفكرة ، فيما تدركه ــ شيء آخر ، وهو تخليها عن أفعالها الخاصة . يعني التعقل .

ثم ذكر أحكام عكس هذه الصورة :

وهو اشتغال النفس:

بالجس الباطن .

عن الظاهر.

فقال:

(وإذا استمكنت النفس من ضبط الحس الباطن تحت تصرفها : خارت الحواس الظاهرة)

أى ضعفت :

يقال : خار الحر ، والرجل ؛ أي ضعف ، وانكسر.

وفى بعض النسخ : (حارت) .

أى تحيرت فى أمرها .

والباق ظاهر .

# الفصل الثانى عشر تنسسه

(١) الحس المشترك هو او ح النقش الذي إذا تمكن منه ، صار النقش في حكم المشاهد .

وربما زال الناقش الحسى عن الحس ، وبقيت صورته هنيهة فى الحس المشترك ، فبتى فى حكم المشاهد ، دون المتوهم .

ولْبحضر ذكرًا؛ ما قبل لك فى أمر القطر النازل ، خطًّا مستقيماً وانتقاش النقطة الجوالة ، محيط دائرة .

فإذا تمثلت الصورة في لوح الحس المشترك ، صارت مشاهدة. سواء كان في ابتداء حال ارتسامها فيه من المحسوس الخارج .

أو بقائها مع بقاء المحسوس.

(١) أقول ؛ هذه مقلمة أخرى ، وهي تذكير ما تقرر فيا مر ، من فعل الحس

وهوأن المرتسم فيه يكون مشاهداً ، ما دام مرتسماً فيه .

وللارتسام سبب لا محالة :

إما من داخل .

وإما من خارج .

والذي من الحارج:

عدث مع حدوث السب ؛ كحصول صورة القطر النازل ، في الحيال عند مشاهدته في مكانه الأول .

تارة مع بقاء السبب . كبقاء صورته المنتقلة إلى مكانه الثانى عند مشاهدته في مكانه الثاني .

أو ثباتها بعد زوال المحسوس.

أو وقوعها فيه ، لامن قبل المحسوس ، إن أمكن ه

الفصل الثالث عشر إشارة

(۱) قد يشاهد قوم من المرضى والممرورين ، صورًا محسوسة ظاهرة ، حاضرة ، ولا نسبة لها إلى محسوس خارج .

فيكون انتقاشها إذن:

من سبب باطن .

وتارة مع زوال السبب كيقاء صورته الكائنة في مكانه الأول ، عند مشاهدته في مكانه الثاني .

وهذه الأمور الثلاثة ظاهرة الوجود .

فَإِنْ مَشَاهَدُهُ القَطْرِ النَازِلُ خَطًّا . لَا يُتُم إِلَّا بِهَا .

وأَما الارتسام الذي يكون من سبب دأخل ، فمحتاج إلى ما يدل على وجوده ، كما سيأتى .

ولذلك لم يجزم الشيخ في هذا الفصل بوجوده .

(١) أقول : يريد إقامة الأدلة على وجود الارتسام الحيالى . من السبب الداخلى : وتقريره : أن الصورة التي يشاهدها المُمُسِرُ سُمَّون من المرضى مثلاً

والذين غلبت المرة السوداء على مزاجهم الأصلى ، ممن يُعلمُونَ مَن الأصحاء . ليست بمعلمومة : لأن المعدوم لا يشاهد .

ولا بموجودة في الحارج . وإلا لشاهدها غيرهم .

فهى مرتسمة فى قوة باطنة . من شأنها أن ترتسم الصورة المحسوسة فيها . وهى المسهاه بالحسر المشترك . أو سبب مؤثر في سبب باطن.

والحس المشترك قد ينتقش أيضاً من الصور الجائلة ، في معدن التخيل والتوهم .

كما كانت هي أيضاً تنتقش في معدن التخيل والتوهم ، من لوح الحس المشترك.

وقريباً مما يجرى بين المرايا المتقابلة \*

وارتسامها فيه ليس بسبب تأدية الحواس الظاهرة .

فهو إذن :

إما من سبب باطن ؛ يعنى القوة المتخيلة المتصرفة فى خزانة الحيال . أو من سبب مؤثر فى سبب باطن ؛ يعنى النفس ، التى تتأدى الصور منها بواسطة المتخيلة القابلة لتأثيرها ، إلى الحس المشترك ، على ما سيأتى .

وإذا ثبت هذا ، ثبت أن الحس المشترك يننقش من الصور الجاثلة في معدن التخيل والتوهم ، أي الصوراتي تتعلق بها أفعال هاتين القوتين .

فإن المتخيلة إذا أخذت في التصرف فيها ، ارتسم ما يتعلق تصرفها ذلك به من الصور. في الحسر المشترك .

كما كانت هي أيضا تنتقش في معدن التخيل والتوهم ، من لوح الحس المشترك ، أي ينتقش ما يتعلق بالحيال والوهم من تلك الصور أو لواحقها فيهما ، عند حصول تلك الصور في الحس المشترك من الحارج .

وهذا يشبه تعاكس الصور فى المرايا المتقابلة .

فهذا ما في الكتاب.

وقول الفاضل الشارح : [تجويز مشاهدة ما لا يكون موجوداً فى الحارج سفسطة ] معارض بمثله ؛ فإن إنكار مشاهدة المرضى لتلك الصور أيضا سفسطة .

والقوانين العقلية كافية في الفرق بين الصنفين.

# الفصل الرابع عشر تنديه

(١) ثم إن الصارف عن هذا الانتقاش ، شاغلان :

حسى خارج يُشغَل لوحُ الحس المشترك بما يرسمه فيه عن غيره ، كـأنـه يـبـزه عن الخيال بـزًا ، ويغصبه منه غصباً .

وعقلى باطن ، أو وهمى باطن ، يضبط التخيل عن الاعتمال ، متصرفاً فيه بما يعينه ، في شغل بالإذعان له ، عن التسلط على الحس المشترك ، فلا يتمكن من التقش فيه ؛ لأن حركته ضعيفة ، لأنا تابعة لا متمعة .

<sup>(</sup>١) أقول : ارتسام الصور فى الحس المشترك ، عن السبب الباطنى ، يجب أن يدوم ، مادام الراسم والمرتسم موجودين ، لولا مانع يمنعهما عن ذلك .

ولما لم يكن ذلك دائما ،' عُـُلمِ أن هناك مانعا ."

فنبه الشيخ فى هذا الفصل على المانع . وذكر أنه ينقسم :

إلى ما يمنع القابل عن القبول ، وهو المانع الحسى ؛ فإنه يشغل الحس المشترك ، بما يورد عليه من الصور الخارجية ، عن قبول الصور ، من السبب الباطلي ، فكأنه ببزه عن المتخيلة بزاً ، أي يسلبه مها سلباً ، ويغصبه غصباً .

وإلى ما يمنع الفاعل عن الفعل ، وهو :

العقل في الإنسان ، والوهم في سائر الحيوانات .

فإنهما إذا أخذا فى النظر'فى غير الصور المحسوسة . أجبرا التفكر والتخيل ، على الحركة فها يطلبانه ، وشغلاه عن التصرف فى الحس المشترك .

فهما يضبطان التخيل أو التفكر عن الاعمال ــ والاعمال هو العمل مع اضطراب ـــ متصرفين فيه بما يعيمهما من الأمور المعقولة ، أو الموهومة .

فإذا سكن أحد الشاغلين ، بني شاغل واحد .

فربما عجز عن الضبط. . فيتسلط. التخيل على الحس المشترك ، فتلوح فيه الصور محسوسة مشاهدة .

# الفصل الحامس عشر إشارة

(١) النوم شاغل للحس الظاهر شغلا ظاهرًا .

وقد يشغل ذات النفس أيضاً ، فى الأصل ، بما ينجذب معه إلى جانب الطبيعة المستهضمه للغذاء المتصرفة فيه ، الطالبة للراحة ، عن الحركات الأخرى ، إنجذاباً قد دُللت عليه ؛

أما إذا سكن أحد الشاغلين . على ما سيأتى . فربما عجز الشاغل الآخر عن الضبط ، فرجم التخيل إلى فعله ، فلوّ التصور في الحسن المشرك مشاهدة .

واعتراض الفاضل الشارح:

[ بأن الصغير إن أمكن أن يقبل الصور الكبيرة من غير تشويش . أمكن أن يقبل الحس المشترك الصنفين من الصور .

وإن لم يمكن . استحال أن يكون الجزء الصغير من الدماغ ، محلا للأشباح العظيمة ] مدفوع بعد مامر . بما ذكر في فصل مفرد :

وهوأن التفات النفس إلى أحد الجانبين يمنعها عن الالتفات إلى الجانب الآخر.

(١) أقول: يريد أن يذكرالأحوال التي يسكن فيها أحد الشاغلين المذكورين. أوكلاهما. وبدأ بالنوم. فإن سكون الحس الظاهر الذي هو أحد الشاغلين فيه. ظاهر غلى عن الاستدالال.

وسكون الشاغل الثانى أبضاً . يكون أكثريبًا .

فإنها إن استبدت بأعمال نفسها ، شغلت الطبيعة عن أعمالها شغلاً ما ، على ما نبهت عليه .

فيكون من الصواب الطبيعي أن يكون المنفس انجذاب ما إلى مظاهرة الطبيعة ، شاغل .

على أن النوم أشبه بالمرض . منه بالصحة . فإذا كان كذلك كانت القوى المتخيلة الباطنة . قوية السلطان. ووجدت الحس المشترك معطلا . فلوحت فيه النقوش المتخيلة . مشاهدة .

فتُرى في المنام أحوال في حكم المشاهدة ،

وذلك لأن الطبيعة في حال النوم . مشتغلة في أكثر الأحوال . بالنصرف في الغذاء وهضمه . وبطلب الاستراحة . عن سائر الحركات المقتضية الإعباء ، فتنجذب النفس إلها بشيئين :

أحدهما : أن التفس لو لم تنجلب إلها ، بل أخلت فى شأنها . لشايعتها الطبيعة ، على ما مر . فاشتغلت عن تدبير الغذاء . فاختل أمر البدن

لكنها مجبولة على تدبير البدن .

فهي تنجذب بالطبع نحوها لا محالة .

والثانى : أن النوم بالمرض . أشبه منه بالصحة ؛ لأنه حال تعرض للحيوان ، بسبب احتياجه إلى تدبير البدن . بإعداد الغذاء . وإصلاح أمور الأعضاء .

والنفس فى المرض تكون مشتغلة بمعاونة الطبيعة . فى تدبير البدن . ولا نفرغ المعلها الحاص إلا بعد عودة الصحة .

فإذن الشاغلان فى النوم يسكنان . وتبقى المتخيلة قوية السلطان . والحس المشترك غير ممنوع عن القبول . فلوحت الصور مشاهدة .

فلهذا قلما يخلوالنوم عن الرؤيا .

# الفصل السادس عشر إشبارة

(١) إذا استولى على الأعضاء الرئيسة مرض ، انجذبت النفس كل الانجذاب ، إلى جهة المرض .

وشغلها ذلك عن الضبط. الذي لها .

وضعف أحد الضابطين فلم يُستنكر أن تلوح الصور المتخيلة في لوح الحس المشترك ، لفتور أحد الضابطين \*

الفصل السابع عشر

تنببه

[1] إنه كلما كانت النفس أقوى قوة ، كان انفعالها
 عن المحاكيات أقل ، وكان ضبطها للجانبين أشد .

وكلماكانت بالعكس ، كان ذلك بالعكس.

<sup>(</sup>١) أقول :

معناه ظاهر.

وهذه الحالة أقل وجودا ، لأن المرض الذى يكون بهذه الصفة يكون أقل وجوداً : ومع ذلك لا يكون أحد الشاغلين ساكنا .

 <sup>[1]</sup> أقول: لما فرغ من إثبات ارتسام الصور في الحس المشرك من السبب الباطني ،
 وبيان كيفية ارتسامها من السبب المؤثر في حالتي النوم واليقظة ، أراد أن ينتقل إلى بيان
 كيفية ارتسامها من السبب المؤثر في السبب الباطني .

فقدم لذلك مقدمة مشتملة على ذكر خاصية للنفس ؛ وهي أنها :

وكذلك كلما كانت النفس أقوى قوة ، كان اشتغالها ، بالشواغل الحسية أقل ، وكان يفضل منهاذللجانب الآخر فضلة أكثر .

فإِذَا كَانَتَ شَدَيْدَةَ القَوْةَ كَانَ هَذَا الْمُعْنَى فَيْهَا قُويًّا.

ثم إذا كانت مرتاضة ، كان تحفظها عن مضادات الرياضة ، وتصرفها في مناسباتها ، أقوى .

قوله :

كلما كانت قوية ، لم يمنعها اشتغالها بأفعال بعض قواها ، كالشهوة ، عن أفعال قوى تقابلها . كالغضب .

ولا اشتغالها بأفعال بعض قواها ، عن أفعالها الخاصة بها .

وكلما كانت ضعيفة ، كان الأمر بالعكس .

ولما كانت القوة والضعف ، من الأمور القابلة لاشدة والضعف ؛ كانت مراتب النفوس بحسبها ، غير متناهية .

<sup>[</sup> إنه كلما كانت النفس أقوى قوة ، كان انفعالها عن المحاكيات أقل ] وفي بعض النسخ :

<sup>[</sup> كان انفعالها عن المجاذبات أقل ] .

وهذه النسخة أقرب إلى الصواب ، وَكَأَنَ الْأُولَى تَصْحَيْفُ لَمَّا .

أما على الرواية الأولى ، فبيانه :

أن المتخيلة إنما تنتقل عن الأشياء:

إلى ما يناسبها ، من غير توسط .

وإلى ما لا يناسبها . بالمحاكاة لاغير .

وانفعال النفس عن محاكيات المتخيلة يشغلها عن أفعالها الحاصة بها .

فذكر الشيخ أن النفس كلما كانت قوية فى جوهردا ، وكان انفعالها عن المحاكاة قليلا ، بحيث لا تعارضها المتخيلة فى أفعالها الحاصة بها .

#### الفصل الثامن عشر

#### تنبيه

(١) إذا قلَّت الشواغل الحسية ، وبقيت شواغل أقل ، لم يبعد أن يكون للنفس فلتات تخلص عن شغل التخيل ، إلى جانب القدس ، فانتقش فيها نقش من الغيب ، فساح إلى عالم التخيل ، وانتقش في الحس المشترك.

كان ضبطها لكلا الفعلين أشد .

وأما على الرواية الثانية ، فمعناه :

أن النفس كلما كانت أقوى ،

كان انفعالها عن الحجاذبات المختلفة المذكورة فيما مر:

كالشهوة .

والغضب .

والحواس الظاهرة .

والباطنة .

أقل .

وكان ضبطها للجانبين أشد .

وكلما كانت أضعف ، كان الأمر بالعكس .

وكذلك كلما كانت النفس أقوى ، كان اشتغالها بما يشغلها عن فعل آخر ، أقل . وكان يفضل منها لذلك الفعل فضلة أكثر .

مُم إذا كانت مرتاضة ، كان تحفظها عن مضادات الرياضة ، أى احترازها عما يبعدها عن الحالة المطلوبة بالرياضة . وإقبالها على ما يقربها إلىها . أقوى .

(١) أقول:

يكون للنفس فلتات : أي فرص ، تجدها النفس فجأة.

وهذا في حال النوم .

أو في حال مرض ما ، يشغل الحس ، ويوهن التخيل .

فإن التخيل:

قد يوهنه المرض .

وقد يوهنه كثرة الحركة .

لتحلل الروح الذي هو آلته فيسنرع:

إلى سكون ما .

وفراغ ما .

وساح : جری .

والتزحزح : التباعد .

والمعنى : أن الشواغل الحسية ، إذا قلتً ،أمكن أن تجد النفس فرصة اتصال بالعالم القدسى بغتة ، تخلص فيها عن استعمال التخيل ، فيرتسم فيها شيء من الغيب ، على وجه كلى . ويتأدى أثره إلى التخيل .

فيصور التخيل فى الحسى المشترك ، صوراً جزئية مناسبة لذلك المرتسم العقلى . وهذا إنما يكون فى إحدى حالتين :

إحداهما : النوم الشاغل للحس الظاهر .

والثانية : المرض الموهن للتخيل .

فإن التخيل يوهنه :

إما المرض :

وإما تحلل آلته : أعنى الروح المنصب فى وسط الدماغ ، بسبب كثرة الحركة الفكرية .

وإذا وهن التخيل ، سكن : فتفرغ النفس عنه ، وتتصلل بعالم القدس بسهولة . فإن ورد على النفس سانح غيبى ، تحرك التخيل إليه ، بسبب أحد أمرين : أحدهما : بعهد إلى التخبل : فتنجذب النفس إلى الجانب الأعلى بسهولة .

فإذا طرأً على النفس نقش ، انزعج التخيل إليه ، وتلقاه أيضاً ، وذلك :

إما لمنبه من هذا الطارئ ، وحركة التخيل بعد استراحته ، أو وهنه ، فإنه سريع إلى مثل هذا التنبه .

وإِما لا ستخدام النفس الناطقة له طبعاً؛ فإنه معاون للنفس عند أمثال هذه السوانح .

فإذا قبله التخيل حال تزحزح الشواغل عنه ، انتقش في لوح الحس المشترك «

### الفصل التاسع عشر

### إشارة

(١) فإذا كانت النفس قوية الجوهر تسع الجوانب المتجاذبة لم يبعد أن يقع لها ، هذا الخلس والانتهاز في حال اليقظة . فرعا نزل الأثر إلى الذكر ، فوقف هناك.

وهو أنه إذا استراح ، فزال كلاله ، وكان الوارد أمراً غريبا ، منبها ، تنبه له ؛ لكونه بالطبع سريع التنبه للأمور الغريبة .

وثانيهما : يعود إلى النفس :

وهوأن النفس تستعمل التخيل بالطبع ، فى جميع حركاته وأفعاله . وإذا قبله التخيل ، وكانت الشواغل متباعدة .

بسبب النوم .

أو المرض .

انتقش منه في لوج الحس المشترك .

(١) أقول : مثال الأثر النازل إلى الذكر ، الواقف هناك ، قول النبي عليه السلام :

وربما استولى الأثر ، فأشرق فى الخيال إشراقاً واضحاً ، واغتصب الخيال لوح الحس المشترك إلى جهته ، فرسم ما انتقش فيه منه .

لا سيم والنفس الناطقة مظاهرة له ، غير صادفة عنه ، مثل ما قد يفعله التوهم في المرضى والممرورين ، وهذا أولى .

وإذا فُعل هٰذا ، صار الأَثر مشاهدًا مبصرًا ، أَو هتافاً ، أَو غير ذلك .

وربما تمكن مثالاً موفور الهيئة ، أو كلاماً محصل النظم . وربما كان في أجل أحوال الزينة .

[ إن روح القدس نفث في روعي كذا ، وكذا ]

ومثال استيلاء الآثر ، والإشراق في الخيال ، والارتسام الواضح في الحس المشترك ، ما يحكي عن الانبياء علمهم السلام من :

مشاهدة صور الملائكة . واسماع كلامهم .

وإنما يفعل مثل هذا الفعل في المرضى والممرورين

توهمهم الفاسد وتخيلهم المنحرف الضعيف .

ويُفعله في الأولياء والأخيار . نفوسهم القلسية الشريفة القوية .

فهذا أولى وأحق بالوجود من ذلك .

وهذا الارتسام يكون مختلفا في الضعف والشدة.

فنه ما بكون بمشاهدة وجه أو حجاب فقط .

ومنه ما يكون باستماع صوت هاتف فقط :

بقال : هتف به : أي صاح .

ومنه ما يكون بمشاهدة مثال موقور الهيئة ، أو استماع كلام محصل النظم . ومنه ما يكون في أجل أحوال الزينة .

ومنه ما بکون فی اجل آحو "

وفى بعض النسبخ : [ في أجلى أحوال الزينة ] .

وهو ما يعبر عنه تمشاهدة وجه الله الكريم ، واسباع كلامه ، من غير واسطة .

## الفصل العشرون

#### تنسه

(١) إن القوة المتخيلة جُبلت محاكية لكل ما يليها ، من هيئة إدراكية .

أو هيئة مزاجية سريعة التنقل من شيء إلى مشبهه أو ضده. وبالجملة : إلى ما هو منه بسبب : وللتخصيص أسباب جزئية لا محالة ، وإن لم نحصلها نحن بأعيانها .

ولو لم تكن هذه القوة على هذه الجبلة ، لم يكن لنا ما نستعين به :

فى انتقالات الفكر مستنتجاً المحدود الوسطى ، وما يجرى مجراها دوجه .

(١) أقول : محاكاة المتخيلة للهيئة الإدراكية :

كمحاكاتها الحيرات والفضائل بصور جميلة .

ومحاكاتها الشرور والرذائل بأضدادها

ومحاكاتها للهيئة المزاجية ، كمحاكاتها غلبة الصفراء ، بالألوان الصفر.

وغلبة السوداء ، بالألوان السود .

وقوله : [ ما تستعين به في انتقالات الفكر ، مستنتجاً للحدود الوسطى ] .

أو : [مستليحا للحدود الوسطى].

نسختان :

أظهرهما الأخيرة .

لأن طلب الحدود الوسطى لا يسمى استنتاجا . إنما الاستنتاج دوطاب انتتيجة مها . وما يجرى مجرى الحدود الوسطى . هو الجزء المستثنى فى القياسات الا ستثنائية .

وفى تذكر أمور منسية .

وفى مصالح أخرى .

فهذه القوة يزعجها كل سانح إلى هذا الانتقال ، أو تضبط.. وهذا الضبط.

إما لقوة من معارضة النفس.

أو ما يشبه الأوسط في الاستقراءات . والتمثيلات .

والمصالح الأخرى الَّتي ذكرها . هي ما يقتضيه التعقل والفكر من الأمور الجزئية الَّتي ينبغي أن تفعل أولا .

فهذه القوة . يعنى المتخيلة . يزعجها – أى يقلفها ويحركها بشدة -- كل سانح : من خارج .

أو باطن .

إلى هذا الانتقال . [ أو تضبط ] .

أى إلى أن تضبط .

وللضبط شيثان :

أحدهما : قوة النفس المعارضة لذلك السانح ؛ فإنها إذا اشتدت ، أوقفت التخيل على ما تريده . وتمنعه عن أن يتجاوز إلى غيره ، كما يكون لأصحاب الرأى حال تفكرهم في أمر يهدهم .

وثانيهما : شدة ارتسام الصور في الحيال .

فإنه صارف للتخيل :

عن التلوي ، أي الالتفات يمينا وشمالاً .

وعن النردد ، أى الذهاب ، قداماً . ووراء ، كما يفعل الحس أيضا ، عند مشاهدة حال غريبة ، يبنى أثرها فى الذهن مدة . أو لشدة جلاء الصورة المنتقشة فيها

حتى يكون قبولها شديدالوضوح متمكن التمثل ، وذلك صارف عن التلوى والتردد ، ضابط للخيال في موقف ما يلوح فيه بقوة . وكما يفعل الحس أيضاً ذلك »

# الفصل الحادى والعشرون إشمارة

فالأثر الروحاني السانح للنفس في حالتي النوم واليقظة : قد يكون ضعيفاً ، فلا يحرك الخيال والذكر ، ولا يبتى له أثر فيهما.

وقد يكون أقوى من ذلك ، فيحوك الخيال .

إلا أن الخيال يمعن في الانتقال ، ويُخلِّى عن التصريح ، فلا يضبطه الذكر ، وإنما يضبط انتقالات التخيل ومحاكياته .

والسبب فى ذلك : أن القوى الجمهانية ، إذا اشتدت إدراكاتها ، تقاصرت عن الإدراكات الضعيفة ، كما مر .

والغرض من إبراد هذا الفصل ، تمهيد مقدمة لبيان العلة فى احتياج بعض ما يرتسم فى الخيال ، من الأمور القدسية ، حالتى النوم واليقظة ، إلى تعبير وتأويل ، كما سيأتى .

<sup>(</sup>١) أقول : للآثار الروحانية السانحة للنفس :

فى النوم .

واليقظة .

مراتب كثيرة ، بحسب ضعف ارتسامها ، أو شدته . وقد ذكر الشيخ منها ثلاثة ؛

وقد يكون قويًا جدًا ، وتكون النفس عند تلقيه رابطة الجأش . فترتسم الصورة في الخيال ارتساماً جليًا .

وقد تكون النفس بها معنية ، فترتسم فى الذكر ارتساماً قويًا ، ولا يتشوش بالانتقالات .

وليس إنما يعرض لك ذلك ، في هذه الآثار فقط. ، بل وفيما تباشره من أفكارك يقظان .

فريما انضبط، فكرك في ذكرك.

وربما انتقلت عنه إلى أشياء متخيلة تنسيك مهمك ، فتحتاج إلى أن تحلل بالعكس ، وتصير عن السانح المضبوط. ، إلى السانح الذي يليه ، منتقلا عنه إليه ، وكذلك إلى آخر .

فر ما اقتنص ما أضله من مهمة الأول.

وربما انقطع عنه .

وإنما يقتنصه بضرب من التحليل ، والتأويل ،

ضعیف لا یبتی له أثر بذكره .

ومتوسط ينتقل عنه التخيل ، ويمكن أن يرجع إليه .

وقوى تكون النفس عند تلقيه رابطة الجأش ، أى ثابتة شديدة القلب ، وتكون معنية به فتقبله وتحفظه ، ولا يزول عنها .

ثم ذكر أن هذه المراتب ليست لهذه الآثار فقط ، بل وبلحميع الخواطر السانحة على الذهن :

فُنها : ما لا ينتقل الذهن عنه .

ومنها : ما ينتقل وينساه ، وينقسم :

## الفصل الثانى والعشرون تـذنـيــ

(١) فما كان من الأثر الذي فيه الكلام مضبوطاً في الذكر:

في حال يقظة .

أو نوم .

ضبطاً مستقرًا .

کان :

إلهاماً .

أووحياً صراحاً .

أو حلماً .

إلى ما يمكن أن يعود إليه بضرب من التحليل .

وإلى ما لا يمكن ذلك .

(١) أقول :

الصراح : الخالص .

وإنما يختلف التأويل والتعبير بحسب الأشخاص ، والأوقات ، والعادات .

لأن الانتقال التخيل لا يفتقر إلى :

تناسب حقيقي .

إنما يكفى فيه :

تناسب ظنی .

أو وهمي .

وذلك يختلف بالقياس إلى كل شخص .

لا تحتاج إلى تـأويـل .

أو تعبير .

وما كان قد بطل هو ، وبقيت محاكياته ، وتواليه .

احتاج إلى أحدهما \_ وذلك يختلف بحسب الأشخاص ،

والأوقات ، والعادات .. :

الوحيُ : إلى تـأويـل .

والحكمُ : إلى تعبير ،

الفصل الثالث والعشرون

إشارة

(١) إنه قد يستعين بعض الطبائع بأَفعال يعرض منها:

للحس حيرة .

وللخيال وقفة .

ويختلف أيضا بالقياس إلى كل شخص واحد في وقتين .

أو بحسب عادتين .

وباقى الفصل ظاهر .

وبه قد تم المقصود من الفصلين المتقدمين .

رب عدم مصورة من مصدين وتم الكلام في هذا المطلوب .

: Jai (1)

يۇثر: بروى .

والشد الحثيث : العدو المسرع .

فتستعد القوة المتلقية للغيب استعدادًا صالحاً ، وقد وجَّه الوهم إلى غرض بعينه ، فيتخصص بذالَك قبوله .

مثل ما يؤثر عن قوم من الأتراك أنهم إذا فرغوا إلى كاهنهم ، فى تقدمة معرفة ، فزع هو إلى شد حثيث جدًّا ، فلا يزال يلهث فيه ، حتى يكاد يغشى عليه ، ثم ينطق مما يخيل إليه .

والمستمعون يضبطون مايلفظه ، ضبطاً ، حتى يبنواعليه تدبيرا . ومثل ما يُشغل بعض من يستنطق في هذا المعنى ، بتأملشيء: شفاف مرعش للبصر برجرجته .

أو مدهش إياه بشفيفه .

ومثل ما يشغل بتأمل لطخ من سواد براق ،

ولهث الكلب: أخرج لسانه من التعب ، أو العطش ، وكذلك الرجل ، إذا عي ً. والرَّعش : الرعدة .

وأرعشه : أرعده .

والرجرجة: الاضطراب.

والدهش : التحير .

وأدهشه : حيره .

وترقرق : تلألاً ولمع .

وتمورمورا : تموج موجا .

واهتبال الفرصة : اغتنامها .

والإسهاب : إكثار الكلام .

والمسيس: المس.

يقال للذي به مس من جنون . ممسوس .

وبـأشياء تـــرقرق ، وبـأشياء تمور .

فإن جميع ذلك :

مما يشغل الحس بضرب من التحير.

ومما يحرك الخيال تحريكاً محيرًا . كأنه إجبار ، لا طبع .

وفى حيرتهما اهتبال فرصة الخلسة المذكورة .

وأكثر ما يؤثّر هذا ، فني طباع :

من هو بطباعه إلى الدهش أقرب.

وبقبول الأحاديث المختلطة أجدر.

كالبله ، والصبيان .

والتوكل : إظهار العجز والاعتماد على الغير.

وفلان يكافح الأمور : يباشرها بنفسه .

وأما الأشياء التي ذكرها ثما يشغل بتأمله من يستنطق فى تقدمه معرفة فأشياء : الشفاف المرعش للبصر برجرجته، يكون كالبللور المضلع ، أو الزجاجة المضلعة ، إذا أدير بحيال شعاع الشمس .

أو الشعلة القوية المستقيمة .

والمدهش للبصر لشفيفه : يكون كالبللور الصافي المستدير.

وأما اللطخ من سواد براق ، فهولطخ باطن الإبهام بالدهن وبالسواد المتشبث بالقدر ، حتى يصير أسود براقا . ويقابل به الشيء المضيء كالسراج ، فإنه يحير الناظر إليه .

وربما أعان على ذلك :

الإسهاب في الكلام المختلط. .

والإيهام لمسيس الجن .

وكل ما فيه تحيير ، وتدهيش .

فإذا اشتد توكل الوهم بذلك الطاب ، لم يلبث أن يعرض ذلك الاتصال:

فتارة يكون لمحان الغيب ضرباً من ظن قوى .

وتارة يكون شبيهاً بخطاب من جني .

أو هتاف من غائب .

وتارة يكون مع تراثى شيء للبصر مكافحة ، حتى نشاهد صورة الغنب مشاهدة »

والأشياء التي ترقرق: فكالزجاجة المدورة ، المملوءة ماء ، الموضوعة بحيال الشمس ، أو الشعلة .

والأشياء الني تمور : فكالماء الذي يتموج شديداً . في إناء أو غيره :

لإلحاح النفخ أو الريح عليه .

أو للغايان الشديد ، وما يشبهه .

وباقي الكلام ظاهر.

والغرض من هذا الفصل إيراد الاستشهاد للبيان المذكور فيها مضى من الفصول ، بما يجرى مجرى الأمور الطبيعية .

## الفصل اارابع والعشرون

#### تنبيه

(۱) إعلم أن هذه الأشياء ليس سبيل القول بها ، والشهادة لها ، إنما هي ظنون إمكانية ، صِير إليها من أمور عقلية فقط ، وإن كان ذلك أمرًا معتمدًا لوكان ، ولكنها تجارب ، لما ثبتت ، طلبت أسبابها . ومن السعادات المتفقة لمحي الاستبصار ، أن تعرض لهم هذه الأحوال

وس استعادات استعداده و استبطار المتعادات المت

تجربة في إثبات أمر عجيب ، له كون وصحة .

وداعياً إلى طلب سببه .

فإذااتضح جسمت الفائدة ، واطمأنت النفس إلى وجود تلك الأسباب ، وخضع الوهم فلم يعارض العقل فيا يربأ ربأه منها ؛ وذلك من أجسم الفوائد ، وأعظم المهمات .

ثم إنى لو اقتصصت جزئيات هذا الباب:

فها شاهدناه .

وفيها حكاه من صدقناه .

طال الكلام .

ومن لا يصدق الجملة هانعليه أن لا يصدق أيضا التفصيل،

<sup>(</sup>١) أقول :

يقال: ربأت القوم ربأ: أى رقبتهم ، وذلك إذا كنت طايعة لهم فوق شرف . وهذه استعارة لطيفة للعقل المطلع على الغيب ، بالقياس إلى سائر القوى . وباقى الفصل ظاهر.

فهذا آخر كلامه في كيفية الإخبار عن الغيب .

# الفصل الحامس والعشرون

#### تنبيه

(١) ولعدك قد تبلغك عن العارفين أخبار، تكاد تأتى بقلب العادة ، فتبادر إلى التكذيب .

وذلك مثل ما يقال: إن عارفاً:

استستی للناس ، فسقوا ، أو استشفی لهم ، فشفوا ، أو دعا علیهم ، فخسف بهم وزلزلوا ، أو هلكوا بوجه آخر .

ودعا لهم ، فصرف عنهم الوباء ، والموتان ، والسيل ، والطوفان .

أو خشع لبعضهم سبع .

أو لم ينفر عنهم طائر .

أو مثل ذلك ، مما لا تؤخذ فى طريق الممتنع الصريح ، فتوقف ، ولا تعجل ؛ فإن لأمثال هذه أسباباً فى أسرار الطبيعة ، وربما يتأتى لى أن أقص بعضها عليك .

<sup>(</sup>١) أقول : لما فرغ من بيان الآيات الثلاث المشهورة التي تنسب إلى العارفين وغيرهم من الأولياء .

أراد أن ينبه على أسباب سائر الأفعال الموسومة بخوارق العادة فذكرها في هذا الفصل . وذكر أسبابها في الفصل الذي يتلوه .

وإنما قال : [ تكاد تأتى بقلب العادة ] .

رَّمْ يَقَلَ : [ تَأْتِي بَقَلَبِ الْعَادَةَ ] . وَكُمْ يَقَلَ : [ تَأْتِي بِقَلَ الْعَادَةُ ] . وكُنْ تَاكِّ الْأَقْوَالَ . لَا يَدْ يَسْ عِنْ مِنْ مِنْ مِنْ الْعِلْمِ اللَّهِ مِنْ الْعِلْمِ الْعَلَيْمِ الْ

لأن تلك الأفعال ، ليست – عند من يقف على عللها . الموجبة إياها – بخارقة للعادة إنما هي خارقة بالقياس إلى من لا يعرف تلك العلل .

#### الفصل السادس والعشرون

#### تذكرة وتنبيه

(۱) أليس قد بان لك أن النفس الناطقة ليست علاقتها مع البدن ، علاقة انطباع ، بل ضرب من العلائق أخر ؟ وعلمت أن تمكن هيئة العقد منها ، وما يتبعه ، قد يتأدى إلى بدنها ، مع مباينتها له بالجوهر :

حتى إن وهم الماشي على جذع معروض فوق فضاء ، يفعل في إزلاقه ، ما لا يفعله وَهُمُّ مثلُه ، والجذع على قرار .

و المُوْتَانَ » ، على وزن « الطوفان » موت يقع فى البهائم .

أما «الموَّنَان» على وزن «الحيوان» فهو ما يقابل الحيوان من المعدنيات . وهو غير مناسب لهذا الوضع .

(١) أقول: التذكرة في هذا الفصل لشيئين:

أحدهما : أن النفس الناطقة ، ليست بمنطبعة في البدن ، إنما هي قائمة بذاتها ، لا تعلق لها بالبدن ، غير تعلق التدبير والتصرف .

والآخر : أن هيئة الاعتقادات المتمكنة فى النفس ، وما يتبعها، كالظنون والتوهمات، بلكالحوف ، والفرح ؛ قد تتأدى إلى بدنها ، مع مباينة النفس بالجوهر، البدن ، والهيئات الحاصلة فيه من تلك الهيئات النفسانية .

ومما يؤكد ذلك أمران :

أحدهما : أن توهم الماشى على جذع : يزلقه إذا كان الجذع فوق فضاء ، ولا يزلقه إذا كان على قرار من الأرض .

والثانى : أن توهم الإنسان ، قد يغير مزاجه :

إما على التدريج .

أو بغتة .

ويتبع أوهامَ الناس تغيرُ مزاج:

مدرجاً .

أو دفعة .

أو ابتداء أمراض.

فتنبسط روحه .

وتنقيض .

وبحمر لونه .

ويصفر.

وقد يبلغ هذا التغير حداً . يأخذ البدن الصحيح بسبيه فى مرض ما : ويأخذ البدن. المريض بسببه فى إفراق .

أي برء وانتعاش

يقال: أفترق المريض من مرضه إفراقا، أي أبل.

\* \* \*

وأما التنبيه : فهو أن يعلم من هذا أنه ليس ببعيد ، أن يكون لِبعض النفوس ملكة يتجاوز تأثيرها عن بدنه . إلى سائر الأجسام .

وتكون تلك النفوس لفرط قوتها ، كأنها نفس مدبرة لأكثر أجسام العالم .

وكما تؤثر فى بدنها بكينية مزاجية ، مباينة الذات لها ، كذلك تؤثر أيضا فى أجسام العالم بمبادئ لجميع مامر ذكره فى الفصل المتقدم . أعنى يحدث عنها فى تلك الأجسام كيفيات هى مبادئ تلك الأفعال ، خصوصاً فى جسم صار أولى به . لمناسبة تخصه مع بدنه ، كملاقاته إياه ذ. أو إشفاق عليه .

فإن توهم متوهم أن صدور مثل هذه الأفعال لا يجوز أن يصدر عن النفس الناطقة لظنه بأن العلة لا تقتضى شيئا ، لايكون موجوداً فيها ، أولها ؛ ولو كان بالأثر ؛ فينبغى أن يتذكر أنه ليس كل مسخن ، بحار ؛ فإن الشعاع مسخن ، وليس بحار .

أو إفراقٌ منها .

فلا تستبعدن أن يكون لبعض النفوس ملكة يتعدى تـأثيرها بدنها ، وتكون لقوتها ، كـأنها نفس ما ، للعالم .

وكما تؤثر بكيفية مزاجية ، تكون قد أثرت بمبدأ لجميع ما عددتُه : إذ مباديها هذه الكيفيات ، لا سيما في جرم صار أولى به ، لمناسبة تخصه مع بدنه .

لا سها وقد علمت أنه ليس كل مسخِّن بحار ، ولا كل مبرد

## ببارد .

ولا كل مبرد ببارد ؛ فإن صورة الماء مبردة ، وليست بباردة ؛ إنما البارد ماديها القابلة لتأثيرها .

فإذن لا يستنكر و جود نفس تكون لها هذه القوة . حتى تفعل فى أجرام غير بدنها ، فعلها فى بدنها .

وتتعلق بأبدان غير بدلها ، فتؤثر في قواها ، تأثيرها في قوى بدلها . خصوصا إذا شحذت ملكها ، تقهرها قواها البدنية ، أي حددت .

يقال : شحذت السكين : أي حددته .

والمراد أنها حصلت لها ملكة تقتدر بها على قهر قوى بدنها :

كالشهوة .

والغضب .

وغيرهما .

بسهولة ؛ فهي تقدر بحسب تلك الملكة على قهر مثل هذه القوى من بدن غيرها .

قال الفاضل الشارح :

( هذا الاستدلال لايفيد المقصود لأن الحكم يكون الوهم مؤثراً فى البدن ، لا يوجب الحكم بأن يكون للنفس التي هي أشرف . تأثير أعظم من تأثير الوهم . وأيضاً التخيلات التي لأجلها يختلف حال المزاج :
كالغضب .

فلا تستنكرن أن يكون لبعض النفوس هذه القوة ، حتى تفعل في أجرام أخر ، تنفعل عنها انفعال بدنه .

ولا تستنكرن أن تتعدى من قواها الخاصة ، إلى قوى نفوس أخرى تفعل فيها .

لا سيم إذا كانت شحذت ملكتها بقهر قواها البدنية التي لها ، فتقهر شهوة ، أو غضباً ، أو خوفاً من غيرها ه

والفرح .

جسانية ، فالاستدلال بكون القوى الجسمانية موجبة لتغيرات ما ، على تجويز أن يكون لبدن ما ، قوة تقتضى هذه الأفعال الغريبة ، أولى من الاستدلال بذلك ، على تجويز أن يكون لنفس ما ، هذه القوة .

فإذن لا تعلق لهذا الاستدلال :

بالنفس .

ولا بكونها مجردة .

فإن كان المقصود إزالة الاستعباد فقط ، كان الحاصل أنه لا دليل عندنا على صحة هذا المطلوب ، ولا على امتناعه .

[ وهذا القدر مغن عن هذا النطويل ] .

وأقول : قوله هذا ، مبنى على ظنه بالشيخ أنه يقول :

[ النفس لا تدرك الجزئيات أصلا ] .

وقد مر الكلام فيه .

لكن لما كان عند الشيخ أن:

التوهم .

والتخيل .

بل والغضب .

والفرح .

## الفصل السابع والعشر ون إشارة

(١) هذه القوة ربما كانت للنفس بحسب المزاج الأصلى ، الذى لما يفيده من هيئة نفسانية ، يصير للنفس الشخصية تشخصها .

وقد تحصل لمزاج يُحَصَّل .

وقد تحصل بضرب من الكسب ، يجعل النفس كالمجردة ، لشدة الذكاء ، كما يحصل لأولياء الله الأبرار .

إدراكات وهيئات تحدث في النفس بوساطة الآلات البدنية ..

كان هذا الاعتراض ساقطا .

وأيضا هذا الفاضل قد نسى في هذا الموضع قول الشيخ :

[إن هذه الأمور ليست ظنونا إمكانية أدت إليها ضرورة عقلية ، إنما هر تجارب: لما ثبت ، طلبت أسبابها ٢.

و إلا لا يجوز الاكتفاء بالجهل ، في بيان الدعوى المذكورة .

(١) أقول: لما ثبت وجود قوة لبعض النفوس الإنسانية ، أعنى القوة التي هي مبدأً
 الأفعال الغريبة المذكورة ، وجب إسنادها إلى علة تختص بذلك البعض من النفوس .

فذكر الشيخ أن تُلَك العلَّة ، يجوز أن تكون عين ما يتشخص به ذلك البعض من

النوع . و بجوز أن يكون أمرًا غيره :

إما حاصلا بالكسب.

أولا بالكسب .

فإن الأقسام هذه لاغير.

وتقرير كلامه أن يقال :

## الفصل الثامن والعشرون إشمارة

(١) فالذى يقع له هذا فى جِبِّلةِ النفس ثم يكون خيرًا
 رشمدًا ، مزكماً لنفسه ، فهو :

ذو معجزة من الأُنبياء .

أو كرامة من الأولياء .

وتزيده تزكيته لنفسه في هذا المعنى زيادة على مقتضى جبلته فيبلغ المبلغ الأقصى .

هذه القوة ربما كانت للنفس بحسب المراج الأصلى منسوبة إلى الهيئة النفسانية . المستفادة من ذلك المزاج ، التي هي بعيها النشخيص الذي تصير النفس معه نفسا شخصية . وربما تحصل بمزاج طارئ .

وربما تحصل بالكسب كما للأولياء .

والفاضل الشارح

[ ذكر أن الشيخ إنما احتاج إلى إثبات علة لحذه الحصوصية لكون النفوس
 البشرية عنده متساوية في النوع ، مع أنه لم يذكر في شيء من كتبه
 على ذلك شبهة ، فضلا عن حجة ] .

والحواب : أنَّ وقوع النفوس البشرية تحت حد نوعي واحد ، كاف في الدلالة على تساويها في النوع .

وذلك مع وضوحه ، مما ذكره الشيخ في مواضع غير معدودة من كتبه .

(١) أقول:

الغلُّو ، والغَكُو ، والشأو : الغاية ، والأمد .

والمعنى ظاهر .

والذى يقع له هذا ثم يكون شريرًا ، ويستعمله فى الشر ، فهو الساحر الخبيث ، وقد يكسر قدر نفسه من غلوائه فى هذا المغنى ، فلا يلحق شَاْو الأَزكياء فيه »

الفصل التاسع والعشرون

إشارة

(1) الإصابة بالعين يكاد أن تكون من هذا القبيل.

والمبدأ فيه حالة نفسانية معجبة ، تؤثر بكاً في المتعجب منه

بخاصيتها .

و إنما يستبعد هذا من يفرض أن يكون المؤثر في الأَجسام : ملاقياً .

أو مرسل جزء .

وهو دال على أن الجبلة والكسب ، لايجتمعان إلا في جانب الحبر .

فلذلك كان ذلك الجانب ، أبعد عن الوسط ، من الجانب الذي يقابله . . . . أو .

<sup>(</sup> إ ) أقول :

النُّهك : النقصان ، من المرض وما يشبهه .

يقال لهك فلان : أى دَّ نَفَّ وَضَيَّ .

وبهيكته الحمى : أضنته .

و [ من يفرض ] أى يوجب .

وإنما قال :

<sup>[</sup> الإصابة بالعين يكاد أن تكون من هذا القبيل ] ولم يجزم بكومها من هذا القبيل ; لأنها مما لايجزم بوجوده . بل هي وأمثالها من الأمور الظنية .

أو منفذ كيفيته في واسطة .

ومن تأمل ما أصلناه استسقط. هذا الشرط.عن درجة الاعتبار "

### الفصل الثلاثون

#### تنبيه

(١) إِن الأَمور الغريبة تنبعث في عالم الطبيعة من مبادئ ثلاثة :

أحدها: الهيئة النفسانية المذكورة.

وثانيها: خواص الأجسام العنصرية، مثل جذب المغناطيس الحديد بقوة تخصه.

وثالثها : قوى سهاوية ، بينها وبين أمزجة أجسام أرضية مخصوصة مهيئات وضعية .

والتأثير في الأجسام : بالملاقاة :

كتسخين النار القدر مثلا . ومنه جذب المغناطيس الحديد .

وبإرسال الجزء ، كتبريد الأرض والماء ما يعلوهما من الهواء .

وبإنفاذ الكيفية في الوسط، كتسخين النار الماء الذي في القدر .

بلُ كإنارة الشمس سطح الأرض على مقتضى الرأى العامى

(١) أقول : لما فرغ من ذكر السبب لجميع الأفعال الغريبة المنسوبة إلى
 الأشخاص الإنسانية .

حاول أن يبين السبب لسائر الحوادث الغريبة ، الحادثة في هذا العالم . فجعلها بحسب أسبابها محصورة في ثلاثة أقسام :

قسم : يكون مبدؤه النفوس ، على ما مر .

أو بينها وبين قوى نفوس أرضية مخصوصة بـأحوال فلكية فعلية أو انفعالية مناسبة تستتبع حدوث آثار غريبة .

والسحر من قبيل القسم الأول.

بل المعجزات ، والكرامات ، والنيرنجات : من قبيل القسم الثاني .

والطلسمات ؛ من قبيل القسم الثالث .

الفصل الحادى والثلاثون

نصيحة

إياك أن يكون تكيسك وتبرؤك عن العامة ، هو أن تنبرى منكرًا لكل شيء ،

وقسم : يكون مبدؤه الأجسام السفلية .

وقسم : يكون مبدؤه الأجرام السماوية .

وهي وحدها لاتكون سبباً لحادث أرضى ، ما لم ينضم إلمها قابل مستعد أرضى . وما في الكتاب ظاهر .

والفاضل الشارح :

[ جعل آلقسمُ المنسوب إلى الأجسام العنصرية بأسرها ، نيرنجات . وعد جذب المغناطيس الحديد ، من جملها ] .

وذلك مخالف للعرف ، ولكلام الشيخ ؛ لأنه :

[ نسب النيرنجات ، وجذب المغناطيس معا ، إلى ذلك القسم .

ولم يذكر أن ذلك القسم نيرنجات .

وَكَذَلَكُ فِي الطَّلْسُمَاتِ ] .

(١) أقول :

انبری له : اعترض له ، وأقبل قبــَله .

فذلك طيش ، وعجز .

وليس الخرق فى تكذيبك ما لم يستبن لك ، بعد جليته ، دون الخرق فى تصديقك ما لم تقم بين يديك بينته .

بل عليك الاعتصام بحبل التوقف ، وإن أزعجك استنكار ما يُوعاه سمعك . ما لم تبرهن استحالته لك .

فالصواب أن تسرح أمثال ذلك إلى بقعة الإمكان ، ما لم يذدك عنه قائم البرهان .

وأعلم أن في الطبيعة عجائب .

وللقوى العالية الفعالة

والقوى السافلة المنفعلة بر

اجهاعات على غرائب \*

والطبش : النزق والحفة .

والحرق: ما يقابل الرفق.

وسرَّحت الماشية : أنفشتها وأهملتها .

وذاد : طرد .

والغرض من هذه النصيحة :

النهى عن مذاهب المتفلسفة الذين يرون انكار ما لا يحيطون به ، علما وحكمة وفلسفة والتنبيه على أن إنكار أحد طرفى الممكن من غير حجة ، ليس إلى الحق أقرب من الإقرار بطرفه الآخر ، من غير بينة .

بل الواجب في مثل هذا المقام التوقف .

#### الفصل الثانى والثلاثون

#### خاتمة ووصية

أبها الأخ:

إنى قد مخضت لك في هذه الإشارات عن زبدة الحق .

وألقمدكِ قَفِيُّ الحكم ، في لطائف الكلم .

ثم خمَّم الفصل بأن وجود العجائب في عالم الطبيعة ، ليس بعجيب .

وصدور الغرائب عن الفاعلات العلوية ، والقابلات السفلية . ليس بغريب . د د م أدا .

(١) أقول:

يقال : مخضت اللبن ؛ لأخذ زبده .

والزبد : زبد اللبن .

والزبدة : أخص منه .

والقَّفَى والقَّ هَمِيَّة أَ: الشيء الذي يؤثر به الضيف .

وابتذال الثوب : استهانته ، وترك صيانته :

والوقَّادة : المشتعلة بسرعة .

والدُّربة والعادة : الجراءة على الحرب . وكثِّل أمر .

وصغاه : میله .

والغاغه من الناس : الكثير المختلطون .

وألحد في الدين : حاد ، وعدل عنه .

والهَ مَنْجُ : جمع الهَ مَنْجَمَة . ذباب صغير يسقط على وجوه الغم والحمير وأعيبهما ..

ويقال لارعاع من الناس الحملى : إنما هم همج .

ووثق يثق بالكسر فيهما .

ويتسرع : يتبادر .

فصنه عن الجاهلين ، والمبتذلين ، ومن لم يرزق الفطنة الوقادة ، والمدرية والعادة ، وكان صغاه مع الغاغة أو كان من ملاحدة هؤلاء الفلاسفة ، ومن همجهم .

فإن وجدت من تثق بنقاء سريرته ، واستقامة سيرته ،

والوسوسة : حديث النفس .

والاسم منها الوسواس .

ودَرَّحه إلى كذا : أدناه منه على التدريج .

والاستفراس: طلب الفراسة.

وأسلفت : أعطيت فيا تقدم .

وتأسى به : تعزى به .

وأذاع الحبر : أفشاه .

واعلم أن العقلاء . إذا اعتبرت عقائدهم بالقياس إلى المعارف الحقيقية : والعاوم اليقينة ، كانوا .

إما معتقدين لها .

وإما معتقدين لأضدادها .

وإما خالين عنهما غير مستعدين لأحدهما .

وكل واحد من المعتقدين لها ، ولأضدادها :

إما أن يكونوا جازمين .

أو مقلدين .

فهذه خس فرق .

والمعتقدون للحقائق الحازمون ، يفترقرن :

إلى واصلين .

وإلى طالبين .

والطالبون .

وبتوقفه عما يتسرع إليه الوسواس ، وبنظره إلى الحق ، بعين الرضا والصدق ، فآته ما يسألك منه مدرجاً ، مجزاً ، مفرقاً ، تستفرس مما تسلفه ، لما تستقبله .

إلى طالبين يعرفون قدرها .

و إلى طالبين لايعرفون قدرها . ا

والواصلون . مستغنون عن التعلم .

فيبنى هنا ست فرق منهم :

أولهم : وهم الطالبون الذين لا يعرفون قدرها ، وهم المبتذلون .

والثانى : المعتقدون لاضدادها ، وهم الجاهلون .

والثالث : الحالون عن الطرفين ، وهم الذين لم يرزقوا الفطنة الوقادة ، والدربة ، والعادة . والرابع : المقلدون لاضدادها ، وهم الذين صغاهم مع الغاغة .

والحامس : المقلدون لها ، وهم ملاحدة هؤلاء المتفلسفة ، وهمجهم .

وأما الفرقة الباقية ، وهم الطالبون الذين يعرفون قدرها ، فقد أمر امتحامهم بأربعة أمور : اثنان راجعان إلىهم في أنفسهم :

أحدهما : إلى عقولهم النظرية . وهو الوثوق بنقاء سريرتهم .

والثانى : إلى عقولهم العملية ، وهو الوثوق باستقامة سيرسم .

واثنان راجعان إليهم في أنفسهم بالقياس إلى مطالبهم :

أحدهما : بالقياس إلى الطرف المناقض للحق ، وهو تحرزهم عن مزال الأقدام ، وتوقفهم مما يسرع إليه الوسواس .

وثانهما: بالقياس إلى طرف الحق ، وهو نظرهم إلى الحق بعين الرضا والصدق.

ثم أُمر بعد وجود هذه الشرائط ، بالاحتياط البالغ عقلا ووهما ، حسبها ذكره ، وخم به وصيته ، وهوآخر فصول هذا الكتاب .

. . .

وهذا ما تيسر لى من حل مشكلات كتاب ، الاشارات والتنبهات ، مع قلة

وعاهده بالله ، وبأَمان لا مخارج لها ، ليَجرى فيما تأتيه مجراك ، متأسياً بك .

فإن أذعت هذ العلم ، أو أضعته ، فالله بيني وبينك . وكفي بالله وكيلا \*

البضاعة ، وقصور الباع في هذه الصناعة ، وتعذر الحال ، وتراكم الأحوال ، والتزام الشرط المذكور في مفتتح الأقوال .

وأنا أتوقع ممن يقع إليه كتابى هذا ، أن يصلح ما يعدّر عليه ، من الخلل والفساد ، بعد أن ينظر فيه بعين الرضا ، ويتجنب طريق العناد .

والله ولى السداد والرشاد . ومنه المبدأ ، وإليه المعاد .

رقمت أكثرها فى حال صعب ، لا يمكن أصعب منها حال ، ورسمت أغابها فى مدة كدورة بال ، بل فى أزمنة يكون كل جزء منها ، ظرفا لفصة ، وعذاب ألم . وندامة وحسرة عظيمة ؛ وأمكنة توقد كل آن فيها زبانية نار جمحيم ، ويصب من فوقها حمم ، مامضى وقت ليس عينى فيه يقطر ، ولا بالى مكدر ، ولم يجىء حين لم يزد ألى ، ولم يضاعف همى وغمى .

نعم ما قال الشاعر بالفارسية :

( بگر داکردخوجندا نکه بینم بلا انکشتری ومن نکینم )

ومانى ، ليس فى امتداد حياتى زمان ليس مملوماً بالحوادث المستازمة للندامة الدائمة . والحسرة الأبدية .

وَكَأَنَ استمرار عيشي . أمرُ جيوشه غموم ، وعساكره هموم .

اللهم نجى من تزاحم أفواج البلاء . وتراكم أمواج العناء . بحق رسولك المجتبى . ووصيه المرتضى.

صل الله عليهما وآلهما وفرج عنى ما أنا فيه ، بلا إله إلا أنت وأنت أرحم الراحمين .

#### تنبيه

جرى الشراح على اعتبار « الإشارات » و « التنبيهات » » فصولاً » وزادوا على ذلك فأعطوها أرقاما عددية ، فصارت فصلا أول . وفصلا ثانياً . . . . إلخ

وبناء على ذلك ، لما أحالوا على شيء مضى ، قالوا : كما مرفى «الفصل الثانى » من هذا النمط أومن نمط كذا .

. . .

فالطوسي مثلا :

بروی عن الرازی قوله :

( وقول الشيخ : واعلم أن الذي يفعل شيئا لو لم يفعله قبح به . . . إلى آخره . إعادة للكلام الذي ذكره في u الفصل الثاني؛ من هذا النمط )

ويقول الطوسى :

[ وهذا مما لم يبينه الشيخ في هذا الفصل ، إلا أنه تبين مما مرفى « الفصل السادس » من الخط الثاني » ومما سيأتي ]

ويقول الطوسى :

[ قد ًم الغبي . . . ففسره في « الفصل الأول » . وأثبت المطلوب به وحده . في فصلين بعده .

لم فسر الباقيين في فصلين بعدهما .

وذكر فى «الفصل السادس» ، و «الثامن» . أن الفاعل إذا قصد نفع الغير ، أوحسن به ، كان أيضا مستكملا ]

ويقول الطوسي :

[ قد تبين فى « الفصل العاشر » من هذا ٥ النمط » أن محرك السماء . لايجوز أن يكون عقلا ]

ويقول الطوسى :

[ ولما تقدم إبطال هذا الرأى فى و الفصل الثانى عشر » من هذا و النمط » لم يتعرض حهنا لذلك ] هكذا صنع «الطوسى » فى هذه المواضع وفى غيرها، كلما دعت حاجة إلى الإحالة. وكذلك صنع غير الطوسى، فالمثال الأول يرينا أن الرازى صنع نفس الصنيع. ولعل غيرهما من الشراح صنع مثل ذلك أيضا.

ولقد كان ضروريا أن يفعلوا ذلك ؛ لأن الإحالة على مامضى من غير اللجوء إلى عمل كهذا تصبح عسيرة .

ولكن الشراح وقد تواضعوا على هذا العمل . كان ينقصهم أن يضعوا – في المتن – إلى جانب كلمبي « الإشارة » و « التنبيه » .

الأسماء والألقاب التي تواضعوا عليها . فيعنونون بكامة « الفصل الأول » و « الفصل الثانى » . . . . إلخ .

ولكنهم لم يفعلوا، فجاء عملهم ناقصاً ؛ لأنهم حين بقولون :

[ قد تُبيّن في « الفصل العاشر » من هذا « الفط» أن محرك السهاء لا بجوز أن يكون عقلا ] يصبح لزاما على القارئ – لكى يعرف « الاشارة » أو » النبيه » الذي يقع عاشراً لا قبله – أن يعود إلى أول المخط ويعد على أصابعه « الإشارات » و » التنبيهات » حتى يستنفد تسعا ، ثم يتأهب للوقوف عند ما يلى ذلك .

ولو أن الشراح أضافوا إلى كلمة « الاشارة » أو « التنبيه » اللقب الذى تواضعوا عليه فقالوا : « الفصل الأول » [ وهم إشارة : من الناس من يظن أن كل جسم ذو مفاصل . ـ إلخ ] مثلا

ولو أنهم صنعوا فهارس ، لأمكن للعين في سهولة أكثر أن تعرف أبن يقع الفصل العاشر.

وقد رأينا أن نكمل ما فاتهم فأضفنا كامة ٥ الفصل الأول ٥ و « الفصل الثانى» . . إلخ إلى « الاشارات » و « التنبيهات» وصنعنا من الفهارس ما لم يصنعوا .

وإذا كانوا قد تورعوا عن ذلك الصنيع خشية أن بظن أنه من عمل ابن سينا نفسه مع أنه لا يحط من قدر ابن سينا لو أسب إليه فقد رأينا أن نصنعه نحن وأن ننبه إلى أنه من عملنا ، لا من عمل ابن سينا ، جمعا بين ما توخوا من صيانة معالم الماضى ، وما توخينا من التيسير على القارئين .

المحقق

# فصول النمط الثامن

# فى البهجة والسعادة

| صفحا |                                                                                                                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧    | الفصل الأول : وهم وتنبيه :<br>« إنه قد سبق إلى الأوهام العامية أن اللذات الفوية المستعلية ، هي<br>الحسية »                                                   |
| 1.   | الفصل الثانى : تذنيب :<br>« فلا ينبغى لنا أن نستمع إلى قول من يقول : إنا لو حصلنا على حالة<br>لا نأكل فيها ، ولا نشرب ، ولا ننكح ، فأية سعادة تكون لنا ؟ ه . |
| 11   | انفصل الثالث : تنبيه:<br>« إن اللذة هي[دراك ونيل لوصول ما هوعند المدرك كمال وخير »                                                                           |
| 17   | الفصل الرابع : وهم وتنبيه :<br>« ولعل ظافا يظن أن من الكمالات والحيرات ما لا يلتذ به اللذة التي<br>تناسب مبلغه » .                                           |
| ۱۷   | الفصل الحامس : تنبیه :<br>« واللذیذ قد بحصل فیکره ، کراهیة بعض المرضی للحاو » .                                                                              |
| ۱۸   | الفصل السادس : تنبيه :<br>و إذا أردنا أن نستظهر فى البيان مع غناء ما سلف عنه . إذا تلطف<br>لفهمه ، زدنا فقلنا                                                |
| 14   | الفصل السابع : تنبيه :<br>« وكذلك قد يحضر السبب المؤلم ، وتكون القوة الداركة ساقطة . كما<br>فى قرب الموت »                                                   |
| 19   | الفصل الثامن : تنبيه :<br>" إنه قد يصمح إثبات لذة ما يقمنا . ولكن إذا لم يقع المعنى الذى<br>يسمى ذوقاً ، جاز أن لا نجد إليها شوقاً ،                         |

| صف        |                                                                                                                                                        |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | الفصل التاسع : تنبيه :                                                                                                                                 |
| ۲٠        | ه كُل مستلذ به فهو سبب كمال يحصل للمدرك . هو بالقياس إليه<br>خير ه                                                                                     |
|           | الفصل العاشر : تنبيه :                                                                                                                                 |
| *7        | <ul> <li>« الآن إذا كنت في البدن . وفي شواغله وعوائقه . أو لم تشتق إلى</li> <li>كالك المناسب ، أو لم تتألم بحصول ضده ، فاعلم أن ذلك منك » .</li> </ul> |
|           | الفصل الحادي عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| **        | « واعلم أن هذه الشواغل التي هي كما علمت من أنها انفعالات وهيئات<br>تلحق النفس بمجاورة البدن ، إن تمكنت » .                                             |
|           | الفصل الثانى عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| ۲۸        | « ثم اعلم أن ما كان من رذيلة للنفس . من جنس نقصان الاستعداد<br>للكمال الذي يرجى بعد المفارقة ، فهو غير مجبور » .                                       |
|           | الفصل الثالث عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| ٣٠        | « واعلم أن رذيلة التقصان إنما تتأذى بها النفس الشيقة إلى الكمال» .                                                                                     |
|           | الفصل الرابع عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| ۳۲        | <ul> <li>« والعارفون المتنزهون إذا وضع عهم دون مفارقة البدن ، وانفكوا عن</li> <li>الشواغل ، خلصوا إلى عالم القدس «</li> </ul>                          |
|           | الفصل الخامس عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| ۳۳        | <ul> <li>« وليس هذا الالتذاذ مفقوداً من كل وجه ، والنفس في البدن »</li> </ul>                                                                          |
|           | الفصل السادس عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| ٣٤        | <ul> <li>« والنفوس السليمة التي هي على الفطرة . ولم تفظظها مباشرة الأمور</li> <li>الأرضية الحاسية ، إذا سمعت ذكراً »</li> </ul>                        |
|           | الفصل انسابع عشر : تنبيه :                                                                                                                             |
| <b></b> . | ه وأما البله فإبهم إذا تنزهوا خلصًا من البدن إلى سعادة تلبق                                                                                            |
|           |                                                                                                                                                        |

| صفعة |                                                                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الفصل الثامن عشر : إشارة :                                                         |
|      | <ul> <li>ه أجل مبهج بشيء هو الأول بذاته ؛ لأنه أشد الأشياء إدراكاً لأشد</li> </ul> |
| ٤٠   | الأشياء كمالًا ،                                                                   |
|      | الفصل التاسع عشر : تنبيه :                                                         |
|      | <ul> <li>و فإذا نظرت في الأمور وتأملتها . وجدت لكل شيء من الأشباء</li> </ul>       |
| 6 =  | 1. MIC - 11 11                                                                     |



## فصول النمط التاسع فى مقامات العارفين

| صف |                                                                                |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|
|    | الفصل الأول : تنبيه :                                                          |
|    | <ul> <li>ان للعارفین مقامات ودرجات یخصون بها فی حیاتهم الدنیا ، دون</li> </ul> |
| ٤٧ | غيرهم ٢٠٠٠                                                                     |
|    | الفصل الثاني : تنبيه :                                                         |
|    | « المعرض عن متاع الدنيا وطيباتها بخص باسم الزاهد . والمواظب على                |
| ٥٧ | فعل العبادات ،                                                                 |
|    | الفصل الثالث : تنبيه :                                                         |
|    | « الزهد عند غير العارف معاملة ما ، كأنه يشترى بمتاع الدنيا متاع                |
| ٥٩ | الآخرة ١ ١ الآخرة                                                              |
|    | الفصل الرابع : إشارة :                                                         |
|    | « لما لم يكن الإنسان بحيث يستقل وحده بأمر نفسه . إلا بمشاركة                   |
| ٦٠ | آخر من بنی جنسه ۱۱                                                             |
|    | الفصل الحامس : إشارة :                                                         |
| ۸۶ | العارف يريد الحق الأول لا لشيء غيره . ولا يؤثر شيئاً على عرفانه                |
|    | الفصل السادس : إشارة :                                                         |
| ٧٤ | « المستحل توسط الحق مرحوم من وجه. فإنه لم يطعم لذة البهجة به                   |
|    | الفصل اأسابع : إشارة :                                                         |
|    | « أولُّ درجات حركات العارفين ما يسمونه هم الإرادة وهو ما يعترى                 |
| ٧٦ | المستبصر باليقين البرهاني ،                                                    |
|    | الفصل الثامن : إشارة :                                                         |
| ٧٨ | « ثم إنه ليحتاج إلى الرياضة . والرياضة موجهة إلى ثلاثة أغراض                   |
|    |                                                                                |

| 171  |                                                                                                                      |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مفحة |                                                                                                                      |
| ۸٦   | لفصل التاسع : إشارة :<br>« ثم إنه إذا بلغت به الرياضة والإرادة . حدا ما . عنت له خلسات<br>من اطلاع نور الحق عليه » . |
| ۸Y   | لفصل العاشر : إشارة :<br>a ثم إنه ليتوغل فى ذلك حتى يغشاه فى غير الارتياض ه                                          |
| ٨٧   | لفصل الحادى عشر : إشارة :<br>« ولعله إلى هذا الحد تستعلى عليه غواشيه . ويزول هو عن<br>سكينته »                       |
| ۸۸   | لفصل الثانى عشر : إشارة :<br>« ثم إنه لتبلغ به الرياضة مبلغاً ينقلب له وقته سكينة ه                                  |
| ۸۹   | لفصل الثالث عشر : إشارة :<br>« ولعله إلى هذا الحد يظهر عليه ما به »                                                  |
| ۹٠   | لفصل الرابع عشر : إشارة :<br>« ولعله إلى هذا الحمد إنما تتبسر له هذه المعارفة أحياناً »                              |
| ٩٠   | الفصل الحامس عشر : إشارة :<br>« ثم إنه ليتقدم هذه الرتبة فلا يتوقف أمره إلى مشيئة »                                  |
| 41   | الفصل السادس عشر : إشارة :<br>« فإذا عبر الرياضة إلى النيل ، صار سره مرآة مجلوة ه                                    |
| 44   | الفصل السابع عشر : تنيبه :<br>« ثم إنه ليغيب عن نفسه . فيلحظ جناب القدس فقط ؛ .                                      |
| 4 £  | الفصل الثامن عشر : تنبيه :<br>« الالتفاتات إلى ما تنزه عنه شغل . والاعتداد بما هو طوع •ن<br>النفس عجز                |
| 47   | الفصل الناسع عشر : إشارة :<br>الفصل الناسع عشر : إشارة :<br>« العرفان مبتدئ من تفريق ، ونفض ، وترك ، ورفض » .        |

| سنب |                                                                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الفصل العشرون : إشارة :                                                                                              |
| 99  | ه من آ ثر العرفان للعرفان . فقد قال بالثانى »                                                                        |
| 1.1 | الفصل الحادى والعشرون : تنبيه :<br>٥ العارف هش . بش . بسام . يبجل الصغير من تواضعه ه                                 |
| 1.7 | الفصل الثانى والعشرون : تنبيه :<br>• العارف له أحوال لا يحتمل فيها الهمس من الحفيف . فضلا عن<br>سائر الشواغل الحالجة |
| 1.5 | الفصل الثالث والعشرون : تنبيه :<br>« العارف لا يعنيه التجسس . والتحسس . ولا يستهويه الغضب عند<br>مشاهدة المنكر » .   |
| 1.7 | الفصل الرابع والعشرون : تنبيه :<br>« العارف شجاع . وكيف لا . وهو بمعزل عن تقية الموت ؟<br>وجواد                      |
| ١٠٧ | الفصل الحامس والعشرون : تنبيه :<br>« العارفون قد يختلفون فى الهم . بحسب ما يختلف فيهم من الحواطر                     |
| ١٠٩ | الفصل السادس والعشرون : تنبيه :<br>« والعارف ربما ذهل : فيما يصاربه إليه . فغفل عن كل شي ء»                          |
| 1.4 | الفصل السابع والعشرون : إشارة :<br>« جل جناب الحق عن أن يكون شريعة لكل وارد . أو يطلع عليه إلا<br>واحد بعد واحد »    |

## فصول النمط العاشر فى أسرار الآيات

| صفحة |                                                                                   |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|      | لفصل الأول : إشارة :                                                              |
|      | <ul> <li>المخك أن عارفاً أمسك عن القوت المرزوء له مدة غبر معتادة .</li> </ul>     |
| 111  | فاسجح بالتصديق ه                                                                  |
|      | لفصل الثانى : تنبيه :                                                             |
|      | <ul> <li>الله الموى الطبيعية التي فينا ، إذ شغلت عن تحريك المواد</li> </ul>       |
| 117  | المحمودة بهضم المواد الرديثة انحطت ه                                              |
|      | لفصل الثالث : تنبيه :                                                             |
|      | ه أليس قد بان لك أن الهيئة السابقة إلى النفس . قد تهبط من هيئات                   |
| 115  | إلى قوى بدنية » .                                                                 |
|      | لغصل الرابع : إشارة :                                                             |
|      | ه إذا راضت النفس المطمئنة قوى البدن . انجذبت خلف النفس                            |
| 118  | في مهماتها ا                                                                      |
|      | لفصل الخامس : إشارة :                                                             |
|      | « إذا بلغك أن عارفاً أطاق بقوته فعلا . أو تحريكاً أو حركة تخرج                    |
| 117  | عن وسع مثله . فلا تتلقه بكل ذلك الإنكار *                                         |
|      | الهصل السادس : تنبيه :                                                            |
|      | « قمد يكون للإنسان وهو على اعتدال من أحواله حد من المنة . محصور                   |
| 117  | المنتهى فيما يتصرف فيه ٣                                                          |
|      | الفصل السابع : تنبيه :                                                            |
|      | « وَإَذَا بِلَغَكُ أَنْ عَارِفاً حَدَثُ عَنْ غَيْبٍ . فأَصَابِ مَتَقَدَماً بِبشرى |
| 114  | أو نذير ، فصدق                                                                    |
|      | 174                                                                               |

| مفعة |                                                                          |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
|      | الفصل الثامن : إشارة :                                                   |
|      | « التَّجربة والقياس متطابقان على أن للنفس الإنسانية أن تنال من الغيب     |
| 111  | نيلا ما ، في حال المنام ،                                                |
|      | ·                                                                        |
|      | الفصل التاسع : تنبيه :                                                   |
|      | ه قد علمت فيا سلف أن الجزئيات منقوشة في العالم العقلي ، نقشاً على        |
| 141  | وجه کلی ۱                                                                |
|      | الفصل العاشر : إشارة :                                                   |
|      | <ul> <li>لاستعداد وزوال</li> </ul>                                       |
| 171  | الحائل ،                                                                 |
|      |                                                                          |
|      | الفصل الحادي عشر : تنبيه :                                               |
|      | « القوى النفسانية متجاذبة . متنازعة ؛ فإذا هاج الغضب شغل النفس           |
| 140  | عن الشهوة . و بالعكس ه                                                   |
|      | الغصل الثانى عشر : تنبيه :                                               |
|      | المصل الله عليه .<br>« الحس المشترك هو لوح النقش الذي إذا تمكن منه ، صار |
| ۱۲۸  | "التقد أه حك المفارط عنوا على المبلق إلى المناس عنه با المبار            |
| 11/  | النقش في حكم المشاهد "                                                   |
|      | الفصل الثالث عشر : إشارة :                                               |
|      | « قد يشاهد قوم من المرضى والممرورين . صوراً محسوسة ، ظاهرة               |
| 179  | حاضرة . ولا نسبة لها إلى محسوس خارج "                                    |
|      | الفصل الرابع عشر : تنبيه :                                               |
|      | و م أم إن الصارف عن هذا الانتقاش شاغلان : حسى خارج . يشغل                |
| 141  | به م بال الفياف عن هذه الا تتعالى ساعدون و حسى تحارج و يشعل              |
| 11 1 | لوح الحس المشترك بما يرسمه فيه عن غيره ه                                 |
|      | الفصل الخامس عشر : إشارة :                                               |
|      | « النوم شاغل للحس الظاهر شغلا ظاهراً . وقد يشغل ذاتالنفس أيضاً           |
| 144  | في الأصل ه                                                               |
|      | الغصل السادس عشر : إشارة :                                               |
|      | وإذا استداعا الأعضاء الرئسة مض انجذبت النفساكا                           |
| ١٣٤  | الانجذاب إلى جمة المرض معالم المساوي                                     |
| ., - |                                                                          |
|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    |
|      | <b>₩</b>                                                                 |

| 140   |                                                                                                                                                                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منفحة |                                                                                                                                                                                                             |
| ١٣٤   | الفصل السابع عشر: النفس أقوى قوة كان انفعالها عن المحاكيات<br>و إنه كلما كانت النفس أقوى قوة كان انفعالها عن المحاكيات<br>أقل ه                                                                             |
| 187   | الفصل الثامن عشر : تنبيه :<br>« <b>إذا قلت ال</b> شواغل الحسية . وبقيت شواغل أقل . لم يبعد أن تكون<br>للن <b>غس فلتات</b> » .                                                                               |
| ۱۳۸   | الفصل التاسع عشر : إشارة :<br>و فإذا كانت النفس قوية الجوهر . تسع الجوانب المتجاذبة . لم يبعد<br>أن يقع لها هذا الحلس والانتهاز ه                                                                           |
| ١٤٠   | الفصل العشرون: تنبيه:<br>و إن القوة المتخيلة جبلت محاكية لكل ما يليها من هيئة إدراكية » .                                                                                                                   |
| 127   | الفصل الحا <b>دى والعشرون : إشارة :</b><br>« ف <b>الأثر الروحان</b> ى السانح للنفس فى حالتى النوم واليقظة . قد يكون<br>ضع <b>يقاً فلا</b> يتموك الحيال »                                                    |
| 321   | الفصل الث <b>انى والعشرون</b> : تذنيب:<br>« فما كان من الأثر الذي فيه الكلام مضبوطاً فى الذكر . فى حال<br>ي <b>قطة أو</b> نوم ضبطاً مستقراً . كان إلهاماً . أو وحياً صراحاً أوحاماً<br>لا يحتاج إلى تأويل « |
| 110   | الفصل الث <b>الث والعشرون : إ</b> شارة :<br>« <b>إنه قد</b> يستعين بعض الطبائع بأفعال تعرض منها للحس حيرة .<br>وللخيال وقفة «                                                                               |
| 151   | الفصل الرابع <b>والعشرون</b> : تنبيه :<br>و أع <b>لم أن هذه ا</b> لأشياء ليس سبيل القول بها والشهادة لها . إنما هي<br>ظ <b>نون إمكانية</b> ه                                                                |
| \o·   | الفصل الخا <b>مس والعشرون :</b> تنبيه :<br>و <b>ولمك قد</b> تبلغك عن العارفين أخبار تكاد تأتى بقلب العادة .<br>فت <b>بادر إلى ال</b> تكذيب ه .                                                              |

| صفحة         |                                                                                                                                                 |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 101          | الفصل السادس والعشرون : تذكرة وتنبيه :<br>« أليس قد بان لك أن النفس الناطقة ليست علاقها مع البدن علاقة<br>انطاع - بل ضرب من العلائق أخر »       |
| 100          | الفصل السابع والعشرون : إشارة :<br>« هذه القوة ربما كانت للنفس بحسب المزاج الأصلى الذى لما يفيده<br>من هيئة نفسانية يصير للنفس الشخصية تشخصها » |
| 101          | الفصل الثامن والعشرون : إشارة :<br>و فالذي يقع له هذا في جبلة النفس . ثم يكون خيراً رشيداً ه                                                    |
| \ <b>o</b> V | الفصل التاسع والعشرون : إشارة :<br>۵ الإصابة بالعين تكاد أن تكون من هذا القبيل ، والمبدأ فيه حالة<br>نفسانية                                    |
| ۱۰۸          | الفصل الثلاثون : تنبيه :<br>« إن الأمور الغريبة تنبعث فى عالم الطبيعة من مبادئ ثلاثة «                                                          |
| 109          | الفصل الحادى والثلاثون: نصيحة:  ه إياك أن يكون تكيُّسُك، وتبر ؤك عن العامة. هو أن تنبرى منكراً  لكل شيء ،                                       |
| 171          | الفصل الثانى والثلاثون : خاتمة و وصية :<br>« أيها الآخ :<br>إنى قد مخضت لك.ف هذه الإشارات عن زبدة الحق »                                        |